


 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

LA RAPPRESENTANZA DELLE GENERAZIONI FUTURE 
TRA DIRITTI INDIVIDUALI PRESENTI  

E COLLETTIVI ATEMPORALI 
 

MARIO DE CILLIS 

 
 

 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

2025 
 
 

EUNOMIA 
RIVISTA DI STUDI SU PACE E DIRITTI UMANI 

 
SPECIAL ISSUE, N.1, 2025



Eunomia. Rivista di studi su pace e diritti umani 
Inserita nell'elenco delle Riviste Scientifiche di ANVUR per le aree scientifiche 11, 12, 13, 14. 

 
Direttore Responsabile 
Salvatore Colazzo (Università del Salento) 
 

Comitato di direzione 
Giuseppe Gioffredi (Università del Salento), Attilio Pisanò (Università del Salento), Anna Maria 
Campanale (Università di Foggia), Thomas Casadei (Università di Modena e Reggio Emilia), Victor 
Luis Gutierrez Castillo (Universidad de Jaen), Roberto Maragliano (Università Roma Tre), Gianpaolo 
Maria Ruotolo (Università di Foggia). 
 

Comitato scientifico 

Fabio Pollice (Università del Salento), Mariano Longo (Università del Salento), Luigi Melica 
(Università del Salento), Michele Carducci (Università del Salento), Daniele De Luca (Università del 
Salento), Claudia Morini (Università del Salento), Gianpasquale Preite (Università del Salento), 
Giuliana Iurlano (Cesram, Lecce), Antonio Donno (Cesram, Lecce), Jose Antonio Santos 
(Universidad Rey Juan Carlos, Madrid), Ricardo Rabinovich Berkman (Universidad de Buenos 
Aires), Consuelo Ramon Chornez (Universidad de Valencia), Antonio Lazari (Universidad Pablo de 
Olavide, Sevilla), Vincenzo Lorubbio (Università del Salento), Amparo Lozano (Universidad S. Pablo 
Ceu, Madrid), Monica Lugato (Università di Roma-LUMSA), Francesco Perfetti (LUISS “G. Carli”, 
Roma), Maria Eugenia Rodriguez Palop (Universidad Carlos III, Madrid), Ludovica Poli (Università 
di Torino), Enza Pellecchia (Università di Pisa), Rabia M'rabet Temsamani (Universidad de Jaen), 
Emanuele Sommario (S.S. Sant'Anna, Pisa). 
 

Comitato editoriale 
Demetrio Ria (Università del Salento), Andrea Napolitano (Università degli studi di Napoli), Chiara 
Grieco (Università del Salento), Benedetta Rossi (Università di Modena e Reggio Emilia), Francesco 
Celentano (Università di Bari), Jonathan Pass (Universidad Pablo de Olavide, Sevilla), Francesco 
Maria Maffezzoni (Università di Brescia), Francesco Viggiani (Università del Salento), Isabella 
Salsano (Università del Salento), Silvia Solidoro (Università del Salento), Marco Imperio 
(Università del Salento). 
 

Redazione 
Rosita Ingrosso (Università del Salento), Angelo Ferramosca (Università del Salento). 
 

 

 

 

Volume realizzato nell’ambito delle attività di ricerca del progetto finanziato dal PIANO NAZIONALE DI RIPRESA E 

RESILIENZA (PNRR) Missione 4 - Componente 2 – Investimento 1.1 “Fondo per il Programma Nazionale della Ricerca 

(PNR) e Progetti di Ricerca di Rilevante Interesse Nazionale (PRIN)” - Finanziato dall’Unione europea – PRIN 2022 
NextGenerationEU - D.D. n. 104-2022 - CUP F53D23007310006 - Cod. 20224BPEXZ_003 

Il presente volume è stato sottoposto a peer review. 

 
ISSN 2280-8949 
ISBN 978-88-8305-229-3 
Journal website: http://siba-ese.unisalento.it/index.php/eunomia 
© 2025 Università del Salento 

Editorial Office 
Università del Salento-Lecce  
Via Stampacchia, 45 
73100 Lecce (Italy) 
tel. 39-0832-294642/765 
fax 39-0832-294754 
e-mail: eunomia@unisalento.it 
                                          
                  

In collaborazione con: 
 
Università di Modena e Reggio 
Emilia, CRID – Centro di 
Ricerca Interdipartimentale su 
Discriminazioni e vulnerabilità 
www.crid.unimore.it e  
 

  
 

mailto:eunomia@unisalento.it
http://www.crid.unimore.it/


 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

A Clarissa, che da remota è divenuta presente, e al suo futuro 

 



 



INDICE  

 

 

 

Prefazione           p. 9 

di ATTILIO PISANÒ 

 

Introduzione          p. 13 

 

Capitolo 1. 

Le generazioni future: tra origini e ambiti d’influenza    p. 17 

 

1 La genesi della questione delle generazioni future e la tutela nel diritto 

internazione          p. 17 

2 La tutela dell’ambiente in funzione intergenerazionale nelle costituzioni 

dell’Unione Europea         p. 23 

2.1 La riforma costituzionale italiana n. 1/2022 e gli artt. 9 e 41  p. 28 

3 La responsabilità intergenerazionale: tra ambiente, biotecnologie ed 

economia          p. 37 

3.1 Macrosettore ambientale        p. 37 

3.1.1 L’energia nucleare        p. 40 

 3.1.2 Riduzione della biodiversità animale e vegetale    p. 42 

 3.1.3 Cambiamento climatico       p. 47 

 3.1.4 Patrimonio culturale        p. 54 

3.2 Macrosettore biotecnologico        p. 57 

3.2.1 Gli effetti diretti sulle generazioni future: l’ingegneria genetica  p. 59 

3.2.2 Gli effetti indiretti sulle generazioni future: tra post-umanesimo e 

cyborg          p. 63 

3.3 Macrosettore economico        p. 67 

3.3.1 Il debito pubblico e gli effetti sulle generazioni future   p. 68 



3.3.2 Il sistema previdenziale nel rapporto intergenerazionale   p. 73 

3.3.3 Le esternalità negative del sistema contabile e gli effetti 

Intergenerazionali        p. 75 

4 I “beni comuni” mezzo per l’equità tra le generazioni presenti e future  p. 77 

5 Il fine del “bene comune” esteso alle generazioni future    p. 83 

 

Capitolo 2. 

La rappresentanza delle generazioni future allo stato dell’arte   p. 91 

 

1 La necessità della soggettività alle generazioni future    p. 91 

2 L’estensione della soggettività morale: tra antropocentrismo, 

antiantropocentrismo e antropogenetica      p. 95 

3 L’estensione della soggettività morale in funzione delle generazioni future p. 102 

4 I macro argomenti antropocentrici detrattivi della responsabilità 

intergenerazionale: etica della frontiera      p. 107 

4.1 Argomento della provvidenza divina      p. 108 

4.2 Argomento dell’astuzia della ragione      p. 109 

4.3 Argomento della rilevanza del presente e dell’irrilevanza etica del 

futuro          p. 111 

4.4 Argomento dell’assenza di empatia       p. 112 

4.5 Argomento della relazionalità degli obblighi     p. 114 

4.6 Argomento della nostra ignoranza       p. 117 

5 I macro argomenti antropocentrici istitutivi della responsabilità 

intergenerazionale: etica dei limiti       p. 120 

5.1 Argomento contrattualistico: tra contractualist e contractarian   p. 121 

5.2 Argomento utilitaristico        p. 126 

5.3 Argomento giusnaturalistico        p. 129 

5.4 Argomento reciproco-indiretto       p. 133 

5.5 Argomento reciproco-asimmetrico      p. 135 

5.6 Argomento misericordioso        p. 137 



6 Il necessario equilibrio dei diritti e dei doveri per l’umanità presente e futura  p. 141 

 

7 Considerazioni conclusive sulla rappresentanza delle generazioni future 

allo stato attuale         p. 148 

 

Capitolo 3. 

La possibile soluzione per la rappresentanza delle generazioni future: 

argomento poliempirico p. 151 

 

1 I presupposti intergenerazionali: i diritti come corrispettivo dei doveri  p. 151 

2 L’interesse alla sostenibilità in funzione intergenerazionale   p. 156 

2.1 Le generazioni future prossime      p. 157 

2.2 Le generazioni future remote       p. 163 

3 La possibile soluzione per la rappresentanza giuridica delle generazioni 

Future          p. 169 

3.1 La rappresentanza giuridica delle generazioni future prossime   p. 169 

3.2 La rappresentanza giuridica delle generazioni future remote   p. 174 

4 L’obsolescenza della Contabilità vigente e la risposta della Contabilità 

Sostenibile per l’equità intergenerazionale      p. 180 

5 Il Plogging e la corsa allo sviluppo sostenibile per le generazioni di oggi e 

di domani          p. 186 

 

Conclusione          p. 193 

 

Bibliografia          p. 199 

 

Sitografia          p. 213 



 



Eunomia. Rivista di studi su pace e diritti umani 
Eunomia - Special Issue, n. 1 (2025), 9-12 
e-ISSN 2280-8949 
ISBN: 978-88-8305-229-3 
DOI 10.1285/i22808949a14n1p9 
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 
 

 

9 

 

Prefazione 

 

Ancora sino a una quindicina di anni fa, il filosofo del diritto che si fosse interessato di 

generazioni future sarebbe stato guardato con un po’ di scetticismo perché il tema non 

era centrale nel dibattito scientifico.  

Oggi, al contrario, alcuni dei temi che ruotano intorno alle generazioni future 

(tra cui quello della rappresentanza, affrontato nel volume di de Cillis) appaiono quasi 

tòpoi del dibattito giusfilosofico in virtù della natura pervasiva della questione del 

futuro, ormai ineludibile, e della necessità di ripensare alcune categorie del diritto alla 

luce delle nuove sollecitazioni che provengono dalla crisi ambientale, da quella 

climatica, dai problemi legati all’utilizzo delle biotecnologie.  

Tale necessità è figlia del momento storico che stiamo vivendo. Un momento 

particolarmente delicato nel quale il futuro che, tradizionalmente è stato sempre inteso 

come sinonimo di “progresso”, viene rappresentato sempre più come scenario nel quale 

si palesano questioni senza precedenti e immaginato, da più parti, come un futuro senza 

umanità.  

Un nuovo scenario non determinato da cause naturali, ma dovuto alla 

scelleratezza dell’uomo, tutto teso a massimizzare il proprio profitto immediato, senza 

tenere in considerazione i costi, ormai insopportabili, che si scaricano sul futuro, sui 

bambini, gli adolescenti, coloro che calpesteranno la nostra stessa Terra tra venti, trenta, 

quarant’anni. 

La recrudescenza del dibattito sui rischi di una guerra termo-nucleare, che molti 

avevano ormai derubricato a “roba da museo”, le sempre maggiori evidenze dei rischi 

connessi, nel prossimo futuro, dell’esacerbarsi – per molti inevitabile – della crisi 



 

 

10 

climatica e dei rischi che essa comporta e comporterà, i rischi legati alle attività di 

laboratorio su agenti patogeni potenzialmente distruttivi dell’intera umanità, sono 

alcune tra le questioni che pongono, anche alla comunità filosofico-giuridica, il 

problema del futuro e del suo legame con il presente.  

In questo scenario, la filosofia del diritto ha un compito fondamentale: quello di 

porre la questione del futuro e di cercare di abbozzare soluzioni innovative perché i 

problemi posti dalla questione del futuro sono nuovi, e perché, proprio per la loro 

innovatività, rischiano di far storcere il naso ai giuristi positivi, legati a schemi 

concettuali consolidati, difficili – oggettivamente – da scardinare o da rimettere in 

discussione.  

Il lavoro di Mario de Cillis si colloca in questo generale contesto di nuove sfide 

e vecchie difficoltà nel chiedere al diritto di risolvere, con nuove categorie, o con 

vecchie categorie riviste, la questione sempre più ineludibile del futuro.  

Promosso all’interno del Progetto PRIN 2022 Next Generation UE, che ha visto 

lavorare insieme l’Università del Salento, l’Università di Torino (capofila del progetto) 

e l’Università dell’Insubria, realizzato grazie a un assegno di ricerca sul tema “La 

rappresentanza delle generazioni future. Una prospettiva filosofica-giuridica”, il 

volume di de Cillis si prefigge come scopo quello di proporre nuove soluzioni attraverso 

le quali affrontare uno dei problemi più importanti quando si approccia la questione 

delle generazioni future: quello della loro rappresentanza.  

Chi può “parlare” per le generazioni future? A che titolo? Quali sono gli 

interessi delle generazioni future? Come declinare – in termini di rappresentatività – il 

tema della responsabilità inter e/o transgenerazionale? Queste sono le domande che 

fanno da sfondo al lavoro di Mario de Cillis.  

Un lavoro, quello de quo, che innanzitutto si prodiga in un utile sforzo 

chiarificatore, volto a definire tanto gli ambiti nei quali nasce la questione delle 

generazioni future, quanto il dibattito, soprattutto filosofico, che ha inteso negli ultimi 



 

 

11 

decenni produrre argomenti «detrattivi» o «istitutivi» nei confronti della responsabilità 

intergenerazionale.  

Dall’analisi dei problemi, il passo successivo è quello delle possibili soluzioni. 

Mario de Cillis, infatti, non si limita a proporre un’analisi descrittiva delle diverse 

prospettive attraverso le quali guardare alla rappresentanza delle generazioni future. Si 

prodiga invece, nel terzo capitolo, in uno sforzo volto a proporre nuove soluzioni, 

distinguendo – correttamente – le diverse posizioni e i diversi interessi delle varie 

generazioni coinvolte («generazioni future prossime», generazioni «future remote») 

evidenziando così che la questione del futuro è tanto inter-generazionale quanto trans-

generazionale. 

Sino a una quindicina di anni fa, dunque, il filosofo del diritto che si fosse 

interessato di generazioni future sarebbe stato guardato con un po’ di scetticismo. Oggi 

la filosofia del diritto deve guardare necessariamente alle nuove sfide poste dal futuro. Il 

lavoro di de Cillis interpreta perfettamente questa nuova dimensione della filosofia del 

diritto la quale, come è facile prevedere, sarà sempre più centrale nel dibattito 

scientifico dei prossimi decenni.  

 

Lecce, 19 maggio 2025 

ATTILIO PISANÒ 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           
 Professore Ordinario di Filosofia del Diritto, Presidente del Corso di Laurea in Diritto e Management 
dello Sport, Delegato all’Offerta Formativa del Rettore, Vice-Direttore del Dipartimento di Scienze 
Giuridiche dell’Università del Salento. 



 

 

 

 

 

 



Eunomia. Rivista di studi su pace e diritti umani 
Eunomia - Special Issue, n. 1 (2025), 13-16 
e-ISSN 2280-8949 
ISBN: 978-88-8305-229-3 
DOI 10.1285/i22808949a14n1p13 
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 
 

 

13 

 

Introduzione 

 

Le generazioni future (e la specie umana, infra) occupano un posto peculiare 

nell’ambito dei nuovi soggetti di diritto. In passato l’uomo è sempre stato, 

tradizionalmente, considerato l’unico possibile soggetto di diritto, centro d’imputazione 

di diritti e doveri. Attilio Pisanò evidenzia come questa impostazione, in relazione al 

rapporto intergenerazionale, rischia ora di risultare obsoleta. Infatti, gli sviluppi 

tecnologici degli ultimi decenni hanno fatto prendere coscienza delle capacità 

autodistruttive dell’uomo stesso, nonché della sua invasività, sempre più problematica, 

nei confronti dell’ambiente. La rigida impostazione che vede l’uomo ‘unico soggetto di 

diritto’ viene messa in discussione innanzi alla descritta situazione, che rappresenta la 

premessa di fatto del dibattito sul ruolo delle generazioni future e sul riconoscimento 

loro di eventuali diritti. «Oggi, difatti, la conservazione dell’ambiente non è interesse 

soltanto individuale. L’esaurimento delle risorse idriche e alimentari, lo smaltimento 

delle scorie nucleari, la conservazione del patrimonio culturale pongono problemi e 

richiedono soluzioni che vanno ponderate nell’arco di decine (se non di centinaia) di 

anni. La manipolazione del DNA sulla linea germinale solleva questioni di 

rilevantissimo impatto, non solo sul singolo individuo, sulle generazioni future e sulla 

stessa specie umana. Ci troviamo dinanzi ad una datità che porta con sé una nuova 

considerazione del rapporto tra uomo e diritti»1. Tuttavia, ci sono studiosi che tendono a 

mettere da parte il tema intergenerazionale, considerandolo elemento di disturbo, poiché 

legato ad una “moda del tempo” e ritengono che l’unica giustizia sociale che conti sia 

quella derivante dal presente.  
                                                           
1 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, Milano, Giuffrè, 2012, pp. 
133-134. 



 

 

14 

Come giustamente evidenzia Raffaele Bifulco, trovandosi sulla medesima linea 

di pensiero di Pisanò, «tale atteggiamento risulta del tutto errato dal punto di vista 

storico-sociale, visto che i problemi relativi alle generazioni future si pongono, per la 

prima volta, con l’epoca moderna. Solo infatti le società moderne posseggono i mezzi in 

grado di produrre modificazioni permanenti, in alcuni casi irreversibili, e di grande 

impatto sull’ambiente naturale, culturale e umano, che si ripercuotono sulle condizioni 

di vita delle generazioni future»2. La filosofa Tiziana Andina evidenzia come, la 

sottovalutazione della questione transgenerazionale gioca un ruolo cruciale tra le cause 

che determinano la fragilità delle democrazie occidentali. In virtù di ciò sostiene che sia 

indispensabile gettare le basi teoriche per una filosofia delle generazioni3. Tuttavia, 

come evidenziato da Ferdinando G. Menga «per quanto la percezione di un richiamo ad 

obblighi intergenerazionali possa mostrare un carattere esteso, diffuso e addirittura 

improcrastinabile a livello della prassi socio-politica, a livello teorico, la questione 

concernente la sua stessa giustificabilità o fondatezza permane a tutt’oggi un tema 

ancora irrisolto»4. Il filosofo Giuliano Pontara ritiene che «la teoria dei diritti non è in 

grado di fondare un’articolata e plausibile concezione della responsabilità morale verso 

le generazioni future»5. Le difficoltà o resistenze a riconoscere obblighi 

intergenerazionali derivano da quella che può essere interpretata come la sfida che il 

futuro stesso pone al pensiero tradizionale. In concreto si tratta di un appello alla 

responsabilità per soggetti che verranno e che, per quanto avvertita, non trova 

un’adeguata collocazione nell’ambito della semantica del presente6.  

Alessandro Morelli ritiene che le difficoltà a individuare una strada efficace 

dipenda dal fatto che i diversi argomenti, a sostegno di una responsabilità 

                                                           
2 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, Milano, 
Franco Angeli, 2008, p. 180. 
3 Cfr. T. ANDINA, Transgenerazionalità. Una filosofia per le generazioni future, Roma, Carocci, 2020. 
4 F. G. MENGA, Responsabilità e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilità intergenerazionale, in F. 
CIARAMELLI, F. G. MENGA (a cura di), Responsabilità verso le generazioni future, Napoli, Editoriale Scientifica, 
2017, p. 198. 
5 Cfr. G. PONTARA, Etica e generazioni future, Roma, Mincione Edizioni, 2021. 
6 F. G. MENGA, Responsabilità e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilità intergenerazionale, cit., 
p. 198. 



 

 

15 

intergenerazionale, «appaiono connotati da un eccessivo astrattismo e soprattutto 

nessuno di essi sembra tenere conto del carattere finzionale che contraddistingue il 

paradigma delle generazioni future in ambito giuridico»7. Evidenzia che il diritto sia una 

tecnica sociale che persegue propri scopi anche attraverso l’uso di finzioni (ad esempio 

si pensi al concetto di persona giuridica) e ciò consente di ridimensionare la portata 

delle obiezioni mosse al riferimento alle generazioni future8. 

Tuttavia, a ben vedere, non è detto che la finzione sia l’unica strada percorribile 

per trovare un ancoraggio motivazionale, come non è detto che non si possa trovare una 

combinazione virtuosa in cui non sia escluso un approccio empirico. Questa è la strada 

che si è cercato di percorrere nel presente lavoro per individuare una possibile soluzione 

al tema della rappresentanza delle generazioni future. Peraltro, come metodo di analisi, 

si è cercato di cogliere il monito espresso da Norberto Bobbio: «Il problema filosofico 

dei diritti dell’uomo non può essere dissociato dallo studio dei problemi storici, sociali, 

economici, psicologici, inerenti alla loro attuazione: il problema dei fini da quello dei 

mezzi. Ciò significa che il filosofo non è più solo. Il filosofo, che si ostina a restar solo, 

finisce per condannare la filosofia alla sterilità. Questa crisi dei fondamenti è anche un 

aspetto della crisi della filosofia»9. Si tratta di un rischio che si è cercato di non correre 

adottando un approccio interdisciplinare, necessario per superare i limiti intrinseci di 

ogni settore disciplinare, ed empirico, al fine di rendere l’analisi proposta quanto più 

possibile obiettiva e condivisibile.  

Sulla base di tali premesse il primo capitolo è volto ad inquadrare il tema in 

questione, ripercorrendo le tappe salienti a livello internazionale, europeo e nazionale. 

Si andrà ad evidenziare come la responsabilità intergenerazionale influisca nell’ambito 

ambientale, biotecnologico ed economico. Inoltre, la stretta relazione tra beni comuni e 

bene comune, inteso nei confronti dei presenti e dei posteri. 

                                                           
7 A. MORELLI, Ritorno al futuro. La prospettiva intergenerazionale come declinazione necessaria della 

responsabilità politica, in “Costituzionalismo.it” n. 3, 2021, p. 85. 
8 Ibidem. 
9 N. BOBBIO, L’età dei diritti, Torino, Einaudi, 1990, p. 16. 



 

 

16 

Il secondo capitolo è volto ad esaminare gli approcci dai quali scaturiscono le 

varie tesi in funzione intergenerazionale che prevedono, oltre al classico 

antropocentrismo e antiantropocentrismo, anche quello antropogenetico. Inoltre, si 

andranno a considerare i principali argomenti detrattivi e istitutivi della responsabilità 

intergenerazionale, al fine di esaminare i punti di forza e di debolezza di ognuno di loro. 

Il terzo e ultimo capitolo, alla luce della mancanza di un reale argomento in 

grado di garantire i diritti delle generazioni future, è volto a cercare di dare una possibile 

soluzione all’annosa questione della rappresentanza delle generazioni future. In 

particolare si cercherà di raggiungere l’obiettivo attraverso un approccio 

interdisciplinare ed empirico che sia in grado di dare risposte concrete e quanto più 

possibile condivisibili. Infine verranno proposti dei necessari mutamenti anche a livello 

economico e pedagogico, avendo sempre come faro luminoso il necessario e delicato 

equilibrio tra la tutela dei diritti degli uomini di oggi e di domani. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Eunomia. Rivista di studi su pace e diritti umani 
Eunomia - Special Issue, n. 1 (2025), 17-90 
e-ISSN 2280-8949 
ISBN: 978-88-8305-229-3 
DOI 10.1285/i22808949a14n1p17 
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 
 

 

17 

 

Capitolo1. Le generazioni future: tra origini e ambiti d’influenza 

 

 

1  La genesi della questione delle generazioni future e la tutela nel diritto 

internazionale 

 

Il tema delle generazioni future è strettamente connesso con il progresso tecnologico 

che ha esteso temporalmente sempre più gli effetti del suo impatto. Infatti, se 

tradizionalmente tutte le iniziative umane, per quanto di ampia portata, erano tali da 

restare confinate in una prossimità temporale prevedibile, con l’avanzamento della 

tecnica le stesse acquistano un’ampiezza transgenerazionale di lunga gittata e, peraltro, 

con una connotazione di tendenziale irreversibilità1. In virtù di ciò la tutela delle 

generazioni future ha attirato l’interesse della ricerca filosofica e giuridica, proprio in 

virtù del fatto che il problema della tutela della loro esistenza chiama in gioco la 

determinazione di doveri morali che l’uomo riconosce, non più e non solo verso i suoi 

contemporanei, ma anche verso gli uomini futuri. Dunque, la responsabilità dell’uomo 

verso il futuro ha imposto un ripensamento delle basi classiche della riflessione etica e 

giuridica2. In termini storici la necessità di un più ampio ripensamento delle basi etiche 

della nostra civiltà è il frutto di una emergenza nata nella prima parte del XX secolo, 

nell’ambito socio-politico. Nello specifico furono la vastità dei due conflitti mondiali e, 

soprattutto, il potenziale tecnologico-bellico della Seconda guerra mondiale a mettere in 

                                                           
1 F. CIARAMELLI, F. G. MENGA, Introduzione. L’interrogazione filosofico-giuridica sugli obblighi verso le 

generazioni future, in “Rivista di filosofia del diritto – il Mulino”, n. 2, 2021, pp. 253-254. 
2 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, 
Milano, Franco Angeli, 2008, p. 21. 



 

18 

discussione, per la prima volta, il futuro del genere umano. Fu così che per esigenze 

concrete e non legate alla moda, si avvertì il bisogno improrogabile di aprire un nuovo 

corso nella storia dell’umanità, allargando l’orizzonte anche alle generazioni future. 

Non a caso, il 26 giugno del 1945, venne firmato a San Francisco lo Statuto delle 

Nazioni Unite, nel cui Preambolo si afferma: «Noi, popoli delle Nazioni Unite, decisi a 

salvare le future generazioni dal flagello della guerra, che per due volte nel corso di 

questa generazione ha portato indicibili afflizioni all’umanità, […] abbiamo risoluto di 

unire i nostri sforzi per il raggiungimento di tali fini»3. 

Così, per la prima volta nella storia del diritto internazionale, viene fatto un 

esplicito riferimento alle generazioni future4. Tuttavia di lì a qualche mese, l’appena 

evocata preoccupazione troverà, la sua più dolorosa delle conferme nei bombardamenti 

atomici di Hiroshima e Nagasaki. Tali tragici eventi metteranno il mondo intero 

dinnanzi alla consapevolezza di uno strapotere della tecnica, ormai in grado d’influire in 

modo straordinariamente esteso e irreversibile sulle sorti stesse del genere umano5. Tali 

eventi sono il frutto, anche ma non solo, di una “nuova forma di teologia”, in quanto la 

possibilità tecnica di realizzare conduce ad una deresponsabilizzazione dell’uomo 

rispetto al problema della liceità dell’obiettivo prescelto. Si attua, mediante tale 

deresponsabilizzazione, una scissione tra fini e mezzi, sino a giungere ad una 

commistione-indistinzione degli stessi, con conseguente perdita da parte dell’uomo 

dell’originario progetto del mondo6. Il mezzo (la tecnica) si esaspera sino ad oscurare il 

fine (progetto del mondo) e finisce per dettare esso stesso il fine. Si tratta più in 

particolare di una scienza utile soltanto alla “poiesi”, cioè alla produzione di oggetti, 

non alla “prassi”, cioè alla creazione di valori per l’azione7. I rischi che subentrano per 

                                                           
3 Redatto a San Francisco il 26 giugno 1945; approvato dall’Assemblea federale il 5 ottobre 2001; 
dichiarazione d’accettazione degli obblighi contenuti nello Statuto dell’ONU depositata dalla Svizzera il 
10 settembre 2002; entrato in vigore per la Svizzera il 10 settembre 2002. Per ulteriori informazioni sullo 
Statuto, si veda https://www.miur.gov.it/documents/20182/4394634/1.%20Statuto-onu.pdf (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
4 G. PONTARA, Etica e generazioni future, Roma, Mincione Edizioni, 2021, p. 15. 
5 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, Brescia, Editrice Morcelliana, 2021, pp. 31-32. 
6 Cfr. T. SERRA, L’uomo programmato, Torino, Giappichelli, 2003. 
7 N. MATTEUCCI, Lo Stato moderno. Lessico e percorsi, Bologna, il Mulino, 2011, p. 54. 

https://www.miur.gov.it/documents/20182/4394634/1.%20Statuto-onu.pdf


 

19 

l’uomo, in tutto questo, sono difficilmente comparabili con quelli propri dell’individuo 

premoderno, perché qualitativamente differenti: per l’uomo premoderno, le minacce 

derivavano prevalentemente dal mondo fisico (terremoti, uragani, carestie e via 

dicendo); per l’individuo moderno, molti rischi sono prodotti dalle sue stesse attività.  

Il filosofo Giuliano Pontara evidenzia come «pochi anni dopo, specie tra gli 

scienziati, si prende consapevolezza dell’esistenza di altri flagelli, oltre a quello della 

guerra, da cui si debbono salvare le generazioni future»8. Infatti Luigi Ferrajoli giunge 

ad affermare che «per la prima volta nella storia il genere umano rischia l’estinzione 

[…] per un insensato suicidio di massa dovuto all’attività irresponsabile degli stessi 

esseri umani»9. Tutto questo è ormai da tempo sotto gli occhi di tutti e, peraltro, 

ampiamente documentato da una letteratura scientifica sterminata. Perfino i governanti 

delle maggiori potenze e i grandi attori dell’economia mondiale, che sono i maggiori 

responsabili di queste minacce, sono pienamente consapevoli che il cambiamento 

climatico, l’innalzamento dei mari, la distruzione della biodiversità, gli inquinamenti e i 

processi di deforestazione e desertificazione stanno travolgendo l’umanità e sono dovuti 

ai loro stessi comportamenti. «Eppure continuiamo tutti a comportarci come se fossimo 

le ultime generazioni che vivono sulla Terra»10. Il filosofo Hans Jonas fonda la sua 

riflessione sul rapporto dell’uomo moderno con la tecnologia, giungendo a sostenere 

che la specie umana non è minacciata più dalla natura, quanto invece dallo stesso potere 

che essa stessa ha sviluppato per dominare la seconda11. 

Così, a partire dalla seconda metà del XX secolo, una tale generalizzata 

apprensione rivolta ai destini futuri dell’umanità si sposterà sempre più dalla questione 

riguardante la possibile devastazione di matrice bellica, che comunque non abbandonerà 

mai l’agenda politico-istituzionale internazionale, a quella di stampo più spiccatamente 

ambientale. Sarà esattamente in tale ambito che, per la prima volta, si comincerà a 

                                                           
8 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 15. 
9 L. FERRAJOLI, Per una costituzione della Terra. L’umanità al bivio, Milano, Feltrinelli, 2022, p. 11. 
10 Ivi, p. 12. 
11 Cfr. H. JONAS, Il principio responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, trad. it., Torino, Einaudi, 
2009. 



 

20 

riconoscere espressamente la necessità di rispondere all’appello di una vera e propria 

responsabilità di carattere intergenerazionale12. In questo senso la Dichiarazione di 

Stoccolma del 1972 della United Nation Conference on the Human Environment apre 

una nuova fase, caratterizzata dal susseguirsi di molteplici documenti internazionali di 

matrice ambientale, ma riportanti costantemente il riferimento agli obblighi 

intergenerazionali. In tale documento, che costituisce l’incipit di questa nuova fase, sin 

dal paragrafo 6 del Preambolo si legge: «Difendere e migliorare l’ambiente umano per 

le generazioni presenti e future è diventato un obiettivo imperativo per l’umanità – un 

obiettivo da perseguire insieme e in armonia con gli obiettivi stabiliti e fondamentali 

della pace e dello sviluppo economico e sociale mondiale». Inoltre, di particolare 

significato sono le conclusioni della Conferenza, contenute nei principi 1 e 2 della 

Dichiarazione, dove: il primo afferma che «l’uomo ha un diritto fondamentale alla 

libertà, all’uguaglianza ed a condizioni di vita adeguate, in un ambiente di qualità tale 

da consentire il benessere e una vita dignitosa, ed è portatore di una solenne 

responsabilità per la protezione e il miglioramento dell’ambiente per le generazioni 

presenti e future»; il secondo afferma che «le risorse naturali della Terra, comprese 

l’aria, l’acqua, il suolo, la flora, la fauna e soprattutto gli esemplari rappresentativi degli 

ecosistemi naturali, devono essere salvaguardate a beneficio delle generazioni presenti e 

future attraverso una programmazione e una gestione appropriata e attenta»13. 

In questa proclamazione, che esplicita il riconoscimento di un imperativo volto a 

“proteggere e migliorare l’ambiente per le generazioni presenti e future”, non deve, 

peraltro, mancare di essere registrata, fin dall’inizio, una sua connotazione proprio nei 

termini di una “responsabilità solenne”. Quest’ultima, caratterizzata non solo da un 

impegno da assumere con serietà estrema e, dunque, da accogliere con un accentuato 

linguaggio celebrativo, ma attraversata anche da una peculiare forza che le conferisce 

quasi un carattere di secolarizzata “sacralità”14. 

                                                           
12 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., p. 32. 
13 M. MANCARELLA, Il diritto dell’umanità all’ambiente, Milano, Giuffrè, 2004, p. 56. 
14 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., p. 32. 



 

21 

In seguito, nel diritto internazionale dell’ambiente, i richiami alle generazioni 

future risultano costanti e ritornano nei più importanti documenti: il c.d. Rapporto 

Brundtland elaborato nel 1987 dalla Commissione Mondiale su Ambiente e Sviluppo, 

nel definire lo sviluppo sostenibile, richiamava gli interessi delle generazioni future ai 

quali pongono attenzione anche la Risoluzione sulla protezione del clima mondiale per 

le generazioni presenti e future dell’assemblea Generale delle Nazioni Unite n. 45/212 

del 1990, la Dichiarazione di Rio de Janeiro sull’ambiente e lo sviluppo del 1992, la 

Convenzione sulla diversità biologica del 1992, la Convenzione sulla protezione e 

l’utilizzazione dei corsi d’acqua transfrontalieri e dei laghi internazionali del 1992, la 

Carta di Aalborg delle città europee per uno sviluppo durevole e sostenibile del 1994, 

la Convenzione internazionale per combattere la desertificazione del 199415. 

Una menzione particolare merita un documento internazionale che per la prima 

volta ha ad oggetto, in modo esplicito, la responsabilità intergenerazionale, 

conseguentemente, occupandosi e preoccupandosi di garantire il perpetuarsi della specie 

umana. Inoltre, fa ricorso alla semantica della “solennità” ed effettua una chiara e 

completa perimetrazione degli obblighi verso le generazioni future16. Si tratta della 

Dichiarazione sulle responsabilità delle generazioni presenti verso le generazioni 

future adottata a Parigi dalla Conferenza generale dell’UNESCO, il 12 novembre 1997. 

Essa rappresenta un documento che pur non essendo giuridicamente vincolante, assume 

grande valore dal punto di vista etico e politico. In particolare occorre evidenziare che 

tale dichiarazione costituisce l’incipit, ossia il vero punto di avvio formale della 

questione intergenerazionale, dalla quale far scaturire rapporti normativi. Non a caso nel 

Preambolo si afferma che «la sorte delle generazioni future dipende in gran parte dalle 

decisioni e dalle misure prese oggi». Inoltre si afferma la necessità di «stabilire nuovi, 

equi e globali legami di partenariato e di solidarietà tra le generazioni come pure di 

promuovere la solidarietà intergenerazionale per la comunità dell’umanità». Tuttavia, 

                                                           
15 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, Milano, Giuffrè, 
2012, pp. 152-153. 
16 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit, p. 33. 



 

22 

occorre rilevare che non si parla espressamente di diritti, ma solo di interessi. Infatti, nel 

Preambolo si parla di creare «le condizioni affinché i bisogni e gli interessi delle 

generazioni future non siano compromessi dal peso del passato»; l’art. 1 conferma tale 

orientamento ed afferma che «le generazioni presenti hanno la responsabilità di 

sorvegliare affinché i bisogni e gli interessi delle generazioni future siano pienamente 

salvaguardati»17. 

Successivamente si sono avuti altri documenti internazionali degni di nota: il 

Protocollo di Kyoto della Convenzione sui Cambiamenti Climatici del 199718, la 

Convenzione sull’accesso alle informazioni, alla partecipazione pubblica nei processi 

decisionali e alla giustizia nelle questioni ambientali del 1998, la Convenzione 

internazionale sugli inquinanti organici persistenti del 2001, la Dichiarazione di 

principi sullo sviluppo sostenibile di Johannesburg del 200219, l’Accordo di Parigi sui 

cambiamenti climatici del 201520. 

Ulteriore menzione a sé stante merita la Risoluzione adottata dall’Assemblea 

Generale il 25 settembre 2015 che ha dato vita all’Agenda 2030 delle Nazioni Unite per lo 

sviluppo sostenibile. Si tratta di un programma d’azione per le persone, il pianeta e la 

prosperità sottoscritta dai governi dei 193 Paesi membri dell’ONU. Essa ingloba 17 

Obiettivi per lo Sviluppo Sostenibile, in un grande programma d’azione per un totale di 

169 ‘target’ o traguardi. Essi si basano sugli Obiettivi di Sviluppo del Millennio e 

mirano a completare ciò che questi non sono riusciti a realizzare. Essi puntano a 

realizzare pienamente i diritti umani di tutti e a raggiungere l’uguaglianza di genere e 

l’emancipazione di tutte le donne e le ragazze. Essi sono interconnessi e indivisibili e 

bilanciano le tre dimensioni dello sviluppo sostenibile: la dimensione economica, 

sociale ed ambientale21. L’avvio ufficiale degli Obiettivi per lo Sviluppo Sostenibile ha 

                                                           
17 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., pp. 154-
156. 
18 ID., Il diritto al clima. Il ruolo dei diritti nei contenziosi climatici europei, Napoli, ESI, 2022, p. 129. 
19 ID., Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., pp. 153-154. 
20 ID., Il diritto al clima. Il ruolo dei diritti nei contenziosi climatici europei, cit., p. 139. 
21 Per ulteriori si veda https://unric.org/it/wp-content/uploads/sites/3/2019/11/Agenda-2030-Onu-italia.pdf 
(data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://unric.org/it/wp-content/uploads/sites/3/2019/11/Agenda-2030-Onu-italia.pdf


 

23 

coinciso con l’inizio del 2016, guidando il mondo sulla strada da percorrere nell’arco 

dei prossimi 15 anni: i Paesi, infatti, si sono impegnati a raggiungerli entro il 203022. 

Tra gli obiettivi non poteva mancare un esplicito riferimento alle generazioni future. 

Infatti  all’art. 53 si afferma che: «Il futuro dell’umanità e del nostro pianeta è nelle 

nostre mani. Si trova anche nelle mani delle nuove generazioni, che passeranno il 

testimone alle generazioni future. Abbiamo tracciato la strada verso lo sviluppo 

sostenibile; servirà ad assicurarci che il viaggio avrà successo e i suoi risultati saranno 

irreversibili» 23. 

Come si può notare, la problematica intergenerazionale guadagna un’attenzione 

sempre maggiore nei diversi consessi predisposti dalle organizzazioni internazionali e 

implica l’esigenza di una risposta istituzionale adeguatamente equipaggiata a ogni 

livello dei discorsi e degli interventi che costituiscono l’ossatura degli apparati e degli 

interventi pubblici: dalla sfera etico-morale, a quella politico-giudica, fino a toccare 

quella economico-produttiva24.  

 

 

 2 La tutela dell’ambiente in funzione intergenerazionale nelle costituzioni 

dell’Unione Europea 

 

Rivolgendo lo sguardo sulla situazione costituzionale a livello europeo, nell’immediato 

secondo dopoguerra, gli Stati non avevano specifiche disposizioni riguardanti la tutela 

dell’ambiente in funzione intergenerazionale. Solo più recentemente, come la 

Costituzione spagnola del 1978, reca specifiche disposizioni. Inoltre, in sede di 

revisione costituzionale, disposizioni sull’ambiente sono state inserite nell’ambito della 

Carta costituzionale o della legge fondamentale più risalente (come nei Paesi Bassi nel 

                                                           
22 Per ulteriori informazioni si veda https://unric.org/it/agenda-2030/ (data ultima consultazione 
31/03/2025). 
23 Per ulteriori informazioni relative al testo integrale della Risoluzione, si veda https://unric.org/it/wp-
content/uploads/sites/3/2019/11/Agenda-2030-Onu-italia.pdf (data ultima consultazione 31/03/2025). 
24 A. PISANÒ, Il diritto al clima. Il ruolo dei diritti nei contenziosi climatici europei, cit., p. 82. 

https://unric.org/it/agenda-2030/
https://unric.org/it/wp-content/uploads/sites/3/2019/11/Agenda-2030-Onu-italia.pdf
https://unric.org/it/wp-content/uploads/sites/3/2019/11/Agenda-2030-Onu-italia.pdf


 

24 

1983, in Germania nel 1994 e, con particolare ampiezza, in Francia nel 2005). Diversi, 

dunque, sono attualmente gli Stati europei la cui Costituzione menziona la tutela 

dell’ambiente. Nel dossier del Senato italiano si evidenzia come la relativa formulazione 

si presenta secondo modalità diverse (talvolta concorrenti), così riassumibili:  

 «un principio programmatico, un obiettivo posto all’azione dello Stato;  

 un diritto all’ambiente salubre, rimanendo fermo, di questo, la ‘densità’ 

giuridica, se assurgente o meno a individuale diritto soggettivo, direttamente 

azionabile e oggetto di tutela giurisdizionale;  

 un diritto fondamentale all’ambiente, a sé considerato (come nella Carta estone) 

ovvero componente di un più comprensivo diritto (alla dignità umana, in 

Belgio; o alla salute);  

 insieme, un elemento di doverosità quale rispetto dell’ambiente e dunque con 

profilatura di un diritto-dovere; talora giungendosi all’affermazione del 

principio che chi inquina paga (come in Francia);  

 un richiamo alla responsabilità verso le generazioni future;  

 una specifica menzione altresì della tutela degli animali (come in Lussemburgo 

dopo la revisione del 1999, in Germania dopo la revisione del 2002, in 

Slovenia)»25.  

Inoltre, occorre rilevare come la Carta dei diritti fondamentali dell’Unione europea 

(sorta come cd. Carta di Nizza, del 2000) dispone all’articolo 37 “Tutela dell’ambiente” 

che: «Un livello elevato di tutela dell’ambiente e il miglioramento della sua qualità 

devono essere integrati nelle politiche dell’Unione e garantiti conformemente al 

principio dello sviluppo sostenibile26».  

                                                           
25 Per ulteriori informazioni sul Dossier del Senato n. 405/3, si veda 
https://www.senato.it/service/PDF/PDFServer/BGT/01331845.pdf (data ultima consultazione 
31/03/2025). 
26 Il principio dello sviluppo sostenibile (art. 3-quater, “Testo Unico Ambientale”), costituisce il primo 
fondamento della politica ambientale non solo comunitaria ma anche internazionale. Quando nel 1983 
l’Assemblea generale delle Nazioni Unite costituì la Commissione Mondiale per l’ambiente e lo sviluppo 
(WCED) le attribuì il compito di analizzare i punti critici dell’interazione tra uomo e ambiente e di 
proporre misure concrete per far fronte alle problematiche di deterioramento ambientale. Nel 1987 fu 

https://www.senato.it/service/PDF/PDFServer/BGT/01331845.pdf


 

25 

Gli articoli 11 e da 191 a 193 del Trattato sul funzionamento dell’Unione europea 

(TFUE) stabiliscono che l’UE è l’organo competente per la politica ambientale, i cui 

ambiti di intervento comprendono l’inquinamento atmosferico e idrico, la gestione dei 

rifiuti e i cambiamenti climatici. In particolare l’art. 191 dispone:  

1. «La politica dell’Unione in materia ambientale contribuisce a perseguire i 

seguenti obiettivi: salvaguardia, tutela e miglioramento della qualità 

dell’ambiente, protezione della salute umana, utilizzazione accorta e razionale 

delle risorse naturali, promozione sul piano internazionale di misure destinate a 

risolvere i problemi dell’ambiente a livello regionale o mondiale e, in 

particolare, a combattere i cambiamenti climatici.  

2. La politica dell’Unione in materia ambientale mira a un elevato livello di tutela, 

tenendo conto della diversità delle situazioni nelle varie regioni dell’Unione. 

Essa è fondata sui principi della precauzione27 e dell’azione preventiva28, sul 

                                                                                                                                                                          
pubblicato il “Rapporto Brundtland” (così denominato dal nome del ministro norvegese che presiedette la 
commissione), nel quale venne per la prima volta proposto l’obiettivo del perseguimento di uno sviluppo 
sostenibile, ovvero: il compromesso tra l’espansione economica e la tutela ambientale è uno sviluppo che 
risponda alle necessità delle generazioni presenti senza compromettere la capacità delle generazioni 
future di soddisfare le proprie esigenze. Lungi dall’essere un principio statico, lo sviluppo sostenibile 
corrisponde ad un processo di cambiamento tale per cui lo sfruttamento delle risorse, la direzione degli 
investimenti, l’orientamento dello sviluppo tecnologico e i cambiamenti istituzionali devono essere resi 
coerenti con i bisogni futuri, oltre che con gli attuali. A titolo esemplificativo, la nuova etica dello 
sviluppo sostenibile è presente nel Trattato di Maastricht (1992), è riportata e applicata nel Trattato di 
Amsterdam (1997) e anche nella Carta dei Diritti fondamentali dell’UE, approvata il 13 ottobre 2000, ove 
questo principio assume il carattere di principio programmatico: una sorta di indirizzo per le future azioni 
degli organi comunitari. Lo sviluppo sostenibile è considerato un valore da promuovere anche nelle 
relazioni con il resto del mondo (art. 3, c. 4), nella certezza che la pace, la sicurezza, la solidarietà, il 
progresso reciproco dei popoli, il commercio libero ed equo, l’eliminazione della povertà e la tutela dei 
diritti umani, siano interdipendenti e fortemente legati allo sviluppo sostenibile della Terra. Tuttavia, 
occorre precisare che l’obiettivo dello sviluppo sostenibile richiede che la società civile abbia un adeguato 
accesso alle informazioni, possa partecipare ai processi decisionali e possa accedere alla giustizia in 
materia ambientale. Cfr. G. CORDINI, P. FOIS, S. MARCHISIO, Diritto ambientale. Profili internazionali 

europei e comparati, Torino, Giappichelli Editore, 2022; per ulteriori informazioni si veda 
https://www.era-comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_13.html (data 
ultima consultazione 31/03/2025). 
27 Il principio di precauzione (art. 3-bis, “Testo Unico Ambientale”), si fonda sul concetto di limitazione 
dei rischi, seppur ipotetici, ovvero basati solo su indizi e non certezze scientifiche. Esso ha trovato 
estrinsecazione per la prima volta nell’ambito della Conferenza sull’Ambiente e lo Sviluppo delle Nazioni 
Unite di Rio de Janeiro nel 1992, ove si dichiarò che: al fine di proteggere l’ambiente, un approccio 
cautelativo dovrebbe essere ampiamente utilizzato dagli Stati in funzione delle proprie capacità. In caso di 
rischio di danno grave o irreversibile, l’assenza di una piena certezza scientifica non deve costituire un 

https://www.era-comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_13.html


 

26 

principio della correzione, in via prioritaria alla fonte, dei danni causati 

all’ambiente29, nonché sul principio chi inquina paga30. In tale contesto, le 

                                                                                                                                                                          
motivo per differire l’adozione di misure adeguate ed effettive, anche in rapporto ai costi, dirette a 
prevenire il degrado ambientale. Cfr. E. BALLETTI, L. FOGLIA, Le dimensioni giuridiche del principio di 

precauzione, Napoli, ESI, 2023; per ulteriori informazioni si veda https://www.era-
comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_10.html (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
28 Il principio di prevenzione (art. 3-bis, “Testo Unico Ambientale”), altrimenti detto dell’azione 
preventiva, si propone di evitare i danni ambientali attraverso il controllo preventivo di tutti i progetti e le 
iniziative che possono influenzare negativamente lo stato dell’ambiente. L’applicazione di detto principio 
impone a qualunque soggetto pubblico o privato che svolga attività o compia scelte o decisioni che 
possono produrre effetti negativi sull’ambiente, di preferire l’adozione di soluzioni e meccanismi che 
impediscano o limitino tali effetti prima che essi si producano, invece che soluzioni successive al prodursi 
degli effetti, di tipo riparatorio o risarcitorio. Cfr. G. CORDINI, P. FOIS, S. MARCHISIO, Diritto ambientale. 

Profili internazionali europei e comparati, cit.; per ulteriori informazioni si veda https://www.era-
comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_9.html (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
29 Il principio di correzione, in via prioritaria alla fonte, dei danni causati all’ambiente (Articolo 191, 
paragrafo 2, del trattato sul funzionamento dell’Unione europea), prevede che qualora il danno ambientale 
si sia già verificato, i soggetti responsabili sono tenuti ad adottare misure appropriate per porvi rimedio 
alla fonte. Dunque garantisce che i danni o l’inquinamento vengano affrontati nel luogo in cui si 
verificano. In uno scenario ideale, la sua applicazione contribuisce a prevenire l’inquinamento che non 
viene trasferito altrove per eludere l’efficacia dei controlli e delle attività di prevenzione o ripristino 
ambientale. Pertanto, è coerente con i principi di autosufficienza e di prossimità applicati nelle politiche 
di gestione dei rifiuti e fissati a livello internazionale per i movimenti transfrontalieri di rifiuti pericolosi e 
il loro smaltimento (si veda la Convenzione di Basilea del 1989, di cui l’UE è firmataria). In senso più 
ampio, il principio serve da guida per la politica ambientale. Ad esempio, tale principio mira ad 
incoraggiare lo sviluppo di tecnologie e prodotti ecologici per ridurre l’inquinamento fin dalle prime fasi 
dei cicli produttivi. Invece della situazione relativa all’integrità ambientale generale, il principio enfatizza 
la vicinanza alla fonte, per combattere efficacemente l’accumulo delle esternalità negative. Cfr. G. 
CORDINI, P. FOIS, S. MARCHISIO, Diritto ambientale. Profili internazionali europei e comparati, cit.; per 
ulteriori informazioni si veda https://www.era-
comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_12.html#:~:text=Accanto%20al
%20principio%20di%20prevenzione,luogo%20in%20cui%20si%20verificano (data ultima consultazione 
31/03/2025). 
30 Il principio chi inquina paga (art. 3-bis, “Testo Unico Ambientale”), ha da tempo trovato 
riconoscimento sia nelle fonti comunitarie che in quelle internazionali per le interrelazioni che la politica 
della tutela dell’ambiente presenta con il sistema economico. Secondo tale principio ogni fenomeno di 
inquinamento costituisce un deterioramento dell’ambiente, provocato dall’attività produttiva volontaria o 
involontaria dell’uomo, ciò costituisce un danno valutabile, pari almeno alla spesa necessaria per il 
ripristino o al deprezzamento del bene a seguito dell’inquinamento. 
Si possono riconoscere tre diverse valenze in merito alla reale portata di tale principio: 

a) il principio assume una valenza prevalentemente economica, intendendolo quale principio di 
efficienza per l’internazionalizzazione dei costi ambientali dell’impresa; 

b) il principio assume altresì rilevanza internazionale, poiché risulta strumento per evitare 
distorsioni del commercio internazionale: il Paese che consente ai produttori collocati sul 
suo territorio di esternalizzare i costi e quindi di inquinare l’ambiente, offre un vantaggio 
rispetto ad altri Paesi che invece impediscono che l’esternalizzazione del costo venga attuata 

https://www.era-comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_10.html
https://www.era-comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_10.html
https://www.era-comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_9.html
https://www.era-comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_9.html
https://www.era-comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_12.html#:~:text=Accanto%20al%20principio%20di%20prevenzione,luogo%20in%20cui%20si%20verificano
https://www.era-comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_12.html#:~:text=Accanto%20al%20principio%20di%20prevenzione,luogo%20in%20cui%20si%20verificano
https://www.era-comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_12.html#:~:text=Accanto%20al%20principio%20di%20prevenzione,luogo%20in%20cui%20si%20verificano


 

27 

misure di armonizzazione rispondenti ad esigenze di protezione dell’ambiente 

comportano, nei casi opportuni, una clausola di salvaguardia che autorizza gli 

Stati membri a prendere, per motivi ambientali di natura non economica, misure 

provvisorie soggette ad una procedura di controllo dell’Unione.  

3. Nel predisporre la sua politica in materia ambientale l’Unione tiene conto: dei 

dati scientifici e tecnici disponibili, delle condizioni dell’ambiente nelle varie 

regioni dell’Unione, dei vantaggi e degli oneri che possono derivare dall’azione 

o dall’assenza di azione, dello sviluppo socioeconomico dell’Unione nel suo 

insieme e dello sviluppo equilibrato delle sue singole regioni.  

4. Nell’ambito delle rispettive competenze, l’Unione e gli Stati membri collaborano 

con i Paesi terzi e con le competenti organizzazioni internazionali. Le modalità 

della cooperazione dell’Unione possono formare oggetto di accordi tra questa 

ed i terzi interessati. Il comma precedente non pregiudica la competenza degli 

Stati membri a negoziare nelle sedi internazionali e a concludere accordi 

internazionali»31.  

Il Parlamento svolge un ruolo importante nell’elaborazione del diritto ambientale 

dell’Unione, con conseguenti riflessi in termini intergenerazionali. A tal proposito, nel 

Documento di riflessione verso un’Europa sostenibile entro il 2030, emerge ancora una 

volta come in sede europea lo sviluppo sostenibile sia profondamente radicato nel 

proprio DNA. L’integrazione europea e le politiche dell’UE hanno contribuito a 

compiere progressi notevoli in molti ambiti dell’Agenda 2030, sconfiggendo la povertà 

e la fame del dopoguerra, e creando uno spazio di libertà e democrazia nel quale i 

                                                                                                                                                                          
ed impongono al produttore di assumersi i costi necessari per evitare il deterioramento 
ambientale; 

c) infine si può riconoscere una valenza di tipo etico per l’equità di far sopportare i costi della 
protezione dell’ambiente a coloro che causano situazioni di disagio, anziché alla collettività. 

Cfr. G. CORDINI, P. FOIS, S. MARCHISIO, Diritto ambientale. Profili internazionali europei e comparati, 
cit.; per ulteriori informazioni si veda https://www.era-
comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_11.html (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
31 Per ulteriori informazioni, si veda https://www.senato.it/service/PDF/PDFServer/BGT/01331845.pdf 
(data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.era-comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_11.html
https://www.era-comm.eu/Introduction_EU_Environmental_Law/IT/module_2/module_2_11.html
https://www.senato.it/service/PDF/PDFServer/BGT/01331845.pdf


 

28 

cittadini europei hanno potuto conseguire livelli di prosperità e benessere mai raggiunti 

prima32. Il Parlamento europeo, nel corso dell’ottava legislatura (2014-2019), si è tra 

l’altro occupato della legislazione derivata dal piano d’azione dell’Unione per 

l’economia circolare (rifiuti, batterie, veicoli fuori uso, discariche ecc.), nonché dei 

problemi connessi ai cambiamenti climatici (ratifica dell’accordo di Parigi, condivisione 

dello sforzo, contabilizzazione dell’uso del suolo, cambiamenti di uso del suolo e 

silvicoltura negli impegni dell’UE in materia di cambiamenti climatici, riforma del 

sistema di scambio di quote di emissione, ecc.). Nel corso della sua nona legislatura 

(2019-2024), ha svolto un ruolo chiave nel discutere le proposte presentate dalla 

Commissione nell’ambito del Green Deal europeo, avviato ufficialmente nel dicembre 

2019. L’accordo dovrebbe contribuire a fare dell’Europa il primo continente a impatto 

climatico zero al mondo33. 

 

 

2.1 La riforma costituzionale italiana n. 1/2022 e gli artt. 9 e 41 

 

Passando dall’ambito europeo a quello domestico emerge la recente riforma 

costituzionale attuata al fine di colmare un’atavica lacuna, ossia quella legata 

all’assenza di una disciplina sostanziale esplicita sulla tutela dell’ambiente. Infatti, 

prima di tale riforma, lo status costituzionale di ambiente poteva essere ricostruito 

soltanto attraverso la giurisprudenza, prevalentemente della Corte costituzionale34. 

                                                           
32 Per ulteriori informazioni sul Documento di riflessione verso un’Europa sostenibile entro il 2030, si 
veda https://commission.europa.eu/document/download/3dab8f75-8c9d-4cf2-b215-
d9098e69b654_it?filename=rp_sustainable_europe_it_v2_web.pdf (data ultima consultazione 
31/03/2025) . 
33 Per ulteriori informazioni sulla Politica ambientale europea, principi generali e quadro di riferimento, si 
veda https://www.europarl.europa.eu/erpl-app-public/factsheets/pdf/it/FTU_2.5.1.pdf (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
34 Lo scrivente già nel 2016 elabora 11 commi (solo il terzo ha una impostazione antropogenetica – tema 
esaminato nel cap. 2 – che, necessiterebbe di un maggiore confinamento, per evitare derive non volute), 
con lo scopo di colmare la lacuna costituzionale, peraltro da introdurre nell’art. 9, ossia proprio in quello 
che nel 2022 sarà oggetto di revisione sia pure in modo meno organico di come ideato: 

https://www.europarl.europa.eu/erpl-app-public/factsheets/pdf/it/FTU_2.5.1.pdf


 

29 

L’unica eccezione, a seguito della riforma costituzionale del 2001, era costituita dall’art. 

117 che fa riferimento all’ambiente, ma senza alcuna qualificazione ed attribuendo alla 

legislazione esclusiva dello Stato la materia della “tutela dell’ambiente, dell’ecosistema 

e dei beni culturali”. Nel corso dei decenni, infatti, la dottrina e la giurisprudenza, che 

hanno affrontato l’argomento, si sono così trovate di fronte ad un vuoto che è stato 

necessario colmare facendo riferimento in via interpretativa ad altre norme 

costituzionali, quali gli artt. 2, 9 e 3235. 

Prima di giungere alla riforma più significativa del 2022, negli anni Settanta, a 

livello culturale si era avuto un fermento tra i giuristi per la formazione di una cultura 

ambientale. Infatti è proprio in quegli anni che erano stati delineati i termini del dibattito 

culturale degli anni successivi. Da un lato l’idea di Massimo S. Giannini che, segnando 

a lungo il dibattito, descrive l’ambiente non come un oggetto unitario ma plurimo, 

                                                                                                                                                                          
1. La Repubblica definisce l’ambiente come l’insieme delle condizioni biologiche e fisiche atte a 

garantire la vita in ogni sua forma e la continuità della stessa. 

2. Riconosce i diritti ambientali alle generazioni presenti e future, al fine di garantire la continuità, 

anche sotto il profilo qualitativo, della vita umana. 

3. Riconosce il diritto a non subire sofferenze inutili (per il soggetto destinatario delle sofferenze), 

a tutti i membri del genere umano e animale non umano. 

4. Tutela l’ambiente, il patrimonio culturale, storico, artistico e biologico della Nazione. 

5. Tutela il genere umano e non umano (vegetali e animali) da ogni manipolazione che ne 

modifichi artificialmente il patrimonio genetico. 

6. Promuove e favorisce un tenore di vita dell’uomo conforme ad uno sviluppo sostenibile, 

salvaguardando la biodiversità e gli ecosistemi ambientali utili allo scopo, con particolare 

tutela delle specie autoctone a rischio di estinzione. 

7. Promuove la cultura dello sviluppo sostenibile, la ricerca scientifica e tecnica, anche al fine 

d’individuare tecnologie sempre più sostenibili in termini ambientali. 

8. I costi delle misure di prevenzione e riparazione degli effetti dannosi sono rispettivamente a 

carico di chi attua progetti e di chi ha causato danni, in ossequio ai principi di prevenzione  e di 

chi inquina paga. 

9. Promuove l’adozione della contabilità sostenibile con l’obiettivo di ottenere un bilancio 

complessivo che non sia negativo sotto il profilo economico-ambientale e che sia  diretto a 

garantire un equilibrio intergenerazionale. 

10. Promuove l’adozione del bilancio sociale come strumento di analisi della qualità della vita e di 

trasparenza dell’azione politica. 

11. Privilegia, in situazioni d’incertezza scientifica, un approccio precauzionale volto ad evitare 

danni irreversibili e nocivi. 

Per ulteriori informazioni si veda: M. DE CILLIS, Diritto, Economia e Bioetica ambientale nel rapporto 

con le generazioni future, Trento, Tangram Edizioni Scientifiche, 2016, pp. 167-170. 
35 A. LAMBERTI (a cura di), Ambiente, sostenibilità e principi costituzionali. Tomo II, Napoli, Editoriale 
scientifica, 2023, pp. 15-28. 



 

30 

innervato su diverse discipline e normative, ossia il paesaggio e i beni culturali, l’acqua, 

l’aria, il suolo, il governo del territorio36; dall’altro c’è chi pone l’accento sulla natura 

sociale e inizia a riscontrare nell’ambiente un «interesse pubblico fondamentale della 

collettività nazionale», un «bene pubblico o meglio collettivo o comune»37 e chi, ancora 

dopo, comincia a inquadrare la tutela dell’ambiente nella conservazione dell’equilibrio 

ecologico della biosfera e dei singoli sistemi di riferimento38. In seguito è emersa la 

necessità di adeguare i principi fondamentali ai mutamenti del tempo, peraltro, 

conformandoli al diritto sovranazionale e internazionale. È quello che accade per una 

scelta consapevole del legislatore costituzionale che, a larga maggioranza, ha ritenuto di 

procedere in tal senso, finalmente percependo che, se il paesaggio è la forma del Paese, 

l’ambiente è la forma e la sostanza della nostra esistenza. Come il paesaggio determina 

la nostra cultura, così l’ambiente determina la qualità della nostra esistenza39, non solo 

in chiave intragenerazionale ma anche intergenerazionale. Sin dal momento della sua 

presentazione la riforma ha registrato nel Parlamento e nel Paese il consenso di tutti: 

destra e sinistra, partiti e stampa, governo e sindacati. E la sua approvazione è stata, da 

più parti, salutata con toni ridondanti ed enfatici: pagina storica, svolta epocale, 

rivoluzione costituzionale verde, trasformazione green dell’ordinamento 

costituzionale40. 

Nello specifico, il progetto di legge costituzionale, approvato l’8 febbraio 2022 

con la maggioranza dei due terzi dei componenti, interviene sugli articoli 9 e 41 della 

Costituzione. Con riferimento all’art. 9 Cost., la struttura si compone oggi anche di un 

terzo comma che recita: (la Repubblica) «tutela l’ambiente, la biodiversità e gli 

ecosistemi, anche nell’interesse delle future generazioni. La legge dello Stato disciplina 

                                                           
36 M. S. GIANNINI, «Ambiente»: saggio sui diversi suoi aspetti giuridici, in “Rivista trimestrale di diritto 
pubblico”, n. 1, 1973, pp. 15-23. 
37 A. POSTIGLIONE, Ambiente: suo significato giuridico unitario, in “Rivista trimestrale di diritto 
pubblico”, n. 1, 1985, pp. 39-50. 
38 B. CARAVITA, Diritto pubblico dell’ambiente, Bologna, il Mulino, 1990, p. 52. 
39 R. BIFULCO, Primissime riflessioni intorno alla l. cost. 1/2022 in materia di tutela dell’ambiente, in 
“Rivista di diritto pubblico italiano, comparato, europeo”, 6 aprile 2022, pp. 2-4. 
40 C. DE FIORES, Le insidie di una revisione pleonastica. Brevi note su ambiente e costituzione, in 
“Costituzionalismo.it”, n. 3, 2022, p. 138. 



 

31 

i modi e le forme di tutela degli animali». Nella intervenuta riformulazione la scelta di 

affidare allo Stato il compito della tutela dell’ambiente, insieme con quella del 

paesaggio e del patrimonio storico culturale, non comporta né un rafforzamento 

dell’ambiente a scapito del paesaggio e dei beni culturali, né una visione distinta e 

separata delle due prospettive, che invece debbono convivere e dialogare nell’esercizio 

della discrezionalità del legislatore, prima, e dell’amministrazione poi. L’oggetto della 

tutela affidata allo Stato in base alla nuova formula costituzionale non si riferisce solo 

all’ambiente, ma indica insieme all’ambiente anche la biodiversità e gli ecosistemi41. 

Quanto agli ecosistemi, sulla base di quanto evidenziato nel corso dei lavori 

parlamentari, si è voluto dare articolazione al principio della tutela ambientale, ulteriore 

rispetto alla menzione della «tutela dell’ambiente, dell’ecosistema e dei beni culturali» 

previsto dall’articolo 117, secondo comma della Costituzione – introdotto con la 

riforma del Titolo V approvata nel 2001 – nella parte in cui enumera le materie su cui lo 

Stato abbia competenza legislativa esclusiva42. Il riferimento alla biodiversità 

costituisce, invece, un richiamo all’ordinamento europeo che rappresenta ormai un 

costante interlocutore per il legislatore nelle scelte di tutela dell’ambiente e che, proprio 

nel momento in cui si scriveva la riforma costituzionale, alla biodiversità ha dedicato un 

piano ambizioso e di lungo termine con l’adozione della strategia sulla biodiversità per 

il 2020, contenuta nella nota comunicazione della Commissione del 20 maggio 202043. 

Tali considerazioni riguardano in particolare l’oggetto della tutela, ma il nuovo comma 

contiene pure un riferimento alle finalità di tale tutela che è posta «anche nell’interesse 

delle future generazioni» (timido accenno al principio dello sviluppo sostenibile, che si 

                                                           
41 M. DELSIGNORE, A. MARRA, M. RAMAJOLI, La riforma costituzionale e il nuovo volto del legislatore 

nella tutela dell’ambiente, in “Rivista Giuridica dell’Ambiente”, n. 1, 2022, p. 9. 
42 Per ulteriori informazioni si veda 
https://www.camera.it/temiap/documentazione/temi/pdf/1301051.pdf?_1644659453181 (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
43 COM (2020) 380 final Comunicazione della Commissione al Parlamento europeo, al Consiglio, al 
Comitato economico e sociale europeo e al Comitato delle regioni. Strategia dell’UE sulla biodiversità 
per il 2030. Per ulteriori informazioni si veda: https://eur-
lex.europa.eu/resource.html?uri=cellar:a3c806a6-9ab3-11ea-9d2d-
01aa75ed71a1.0009.02/DOC_1&format=PDF (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.camera.it/temiap/documentazione/temi/pdf/1301051.pdf?_1644659453181
https://eur-lex.europa.eu/resource.html?uri=cellar:a3c806a6-9ab3-11ea-9d2d-01aa75ed71a1.0009.02/DOC_1&format=PDF
https://eur-lex.europa.eu/resource.html?uri=cellar:a3c806a6-9ab3-11ea-9d2d-01aa75ed71a1.0009.02/DOC_1&format=PDF
https://eur-lex.europa.eu/resource.html?uri=cellar:a3c806a6-9ab3-11ea-9d2d-01aa75ed71a1.0009.02/DOC_1&format=PDF


 

32 

è scelto dunque di non introdurre espressamente nella Carta44). L’inciso costituisce 

senza dubbio la principale innovazione introdotta dalla modifica costituzionale, anche 

se, per la sua genericità, richiederà un’opera di precisazione da parte della dottrina e 

della giurisprudenza45. Ad ogni modo, l’interesse delle generazioni future, diviene un 

parametro di legittimità costituzionale, più stringente del semplice sindacato di non 

manifesta irragionevolezza, alla cui stregua verificare la legittimità della legge. Infine, 

sempre con riferimento all’art. 9, la modifica introduce nel testo costituzionale anche 

una specifica disposizione riferita agli animali, attribuendo al legislatore nazionale, in 

via esclusiva, la disciplina dei modi e delle forme della loro tutela. Tale riferimento è il 

frutto di un’accresciuta sensibilità in tema di benessere e sofferenza animale, anche a 

seguito di alcune controversie in cui le Corti nel mondo sono state chiamate a valutare il 

rapporto tra esseri umani e animali e il possibile riconoscimento di diritti in capo a 

questi ultimi46. 

Poi, ulteriore oggetto di revisione risulta essere l’articolo 41 della Costituzione 

in materia di esercizio dell’iniziativa economica. In primo luogo, s’interviene sul 

secondo comma stabilendo che l’iniziativa economica privata non possa svolgersi 

recando danno “alla salute, all’ambiente”, premettendo questi due limiti a quelli già 

vigenti, ossia la sicurezza, la libertà e la dignità umana. La seconda modifica investe, a 

sua volta, il terzo comma dell’art. 41, riservando alla legge la possibilità di indirizzare e 

coordinare l’attività economica, pubblica e privata, a fini non solo sociali, ma anche 

“ambientali”47. Si tratta della costituzionalizzazione della regola per la quale la tutela 

dell’ambiente costituisce ormai non solo un possibile limite “esterno” dell’attività 

economica pubblica e privata, come previsto dal secondo comma del medesimo articolo 

                                                           
44 E. GUARNA ASSANTI, La nuova Costituzione “ambientale”: note critiche sulla riforma costituzionale, 
in “Il diritto dell’agricoltura – E.S.I.”, n. 3, 2022, p. 311. 
45 M. DELSIGNORE, A. MARRA, M. RAMAJOLI, La riforma costituzionale e il nuovo volto del legislatore 

nella tutela dell’ambiente, cit., pp. 10-14. 
46 Ivi, pp. 22-23. 
47 Per ulteriori informazioni sulle modifiche agli articoli 9 e 41 della Costituzione in materia di tutela 
dell’ambiente, si veda 
https://www.camera.it/temiap/documentazione/temi/pdf/1301051.pdf?_1644659453181 (data ultima 
consultazione 31/03/2025).  

https://www.camera.it/temiap/documentazione/temi/pdf/1301051.pdf?_1644659453181


 

33 

della Costituzione, anch’esso modificato in tal senso, ma anche un limite “interno” o, 

ancor meglio, un (possibile) “obiettivo di funzionalizzazione” dell’intera attività 

economica48. È da rilevare che la norma da un lato afferma che l’iniziativa economica 

privata è libera, ma dall’altro stabilisce che tale iniziativa non può mai svolgersi in 

contrasto con l’utilità sociale o in modo da arrecare danno alla sicurezza, alla libertà, 

alla dignità umana, alla salute o all’ambiente. Inoltre, tali limiti vengono ulteriormente 

rafforzati con il terzo comma prevedendo che la legge può stabilire programmi e 

controlli sia sull’iniziativa economica pubblica che su quella privata, affinché le stesse 

siano indirizzate a fini sociali e ambientali. Di fatto, l’articolo 41 della Costituzione è 

l’ulteriore dimostrazione di come, nel nostro sistema, l’interesse pubblico prevalga su 

quello privato: in caso di contrasto tra entrambi, la legge ritiene prioritari la sicurezza, la 

libertà, la dignità umana, la salute e l’ambiente49. Infatti, scopo della duplice revisione è 

la sottolineatura esplicita dell’importanza delle questioni ambientali anche in campo 

economico e pertanto la novella deve essere letta congiuntamente alla riforma dell’art. 9 

Cost., in quanto espressiva di una sensibilità culturale diffusa nella comunità intera50. 

Alla luce di quanto emerso, la nuova formalizzazione costituzionale provoca un 

sicuro cambiamento nella nostra forma di Stato. A somiglianza di quanto è accaduto per 

gli altri principi fondamentali, che hanno contribuito a determinare la configurazione 

dello Stato con le categorie dello Stato di diritto, dello Stato democratico, dello Stato 

pluralistico, dello Stato di cultura, così la modifica degli artt. 9 e 41 Cost. implica una 

forma nuova e ulteriore della Repubblica, che permette di ragionare in termini di Stato 

ambientale51. Oggi la consapevolezza sulle questioni ambientali è un bagaglio 

ampiamente diffuso e non prerogativa di pochi scienziati illuminati. La sostenibilità, 

l’economia circolare, le smart cities, la green economy non sono più dei semplici 

modelli teorici da studiare a livello accademico, ma dei progetti concreti sviluppati su 
                                                           
48 F. DE LEONARDIS, Lo Stato ecologico, Torino, Giappichelli, 2023, p. XVI. 
49 Cfr. R. BIN, G. PITRUZZELLA, Diritto costituzionale, Torino, Giappichelli, 2024. 
50 M. DELSIGNORE, A. MARRA, M. RAMAJOLI, La riforma costituzionale e il nuovo volto del legislatore 

nella tutela dell’ambiente, cit., p. 28. 
51 R. BIFULCO, Primissime riflessioni intorno alla l. cost. 1/2022 in materia di tutela dell’ambiente, cit., 
pp. 4-5. 



 

34 

basi normative e strumenti finanziari volti ad implementare un nuovo modello 

economico che, in chiave intergenerazionale, sia davvero in grado di raggiungere un 

equilibrio tra esigenze di oggi e bisogni del futuro52. 

Tuttavia, la revisione costituzionale del 2022 pur facendo entrare in Costituzione 

l’ambiente dall’ingresso principale (quello dei Principi fondamentali), nulla dice in 

merito allo sviluppo sostenibile e alla lotta al cambiamento climatico53. Soprattutto 

quest’ultimo, si configura come una precisa sfida globale di lungo periodo rappresentato 

dall’obiettivo, almeno a livello europeo, di arrivare alla neutralità climatica nel 205054. 

In virtù di ciò possiamo dire che la nuova riforma è già vecchia? Oppure, è possibile 

pensare che gli interventi effettuati siano stati ritenuti sufficienti per avere degli 

automatismi anche nell’ambito climatico? E se ciò non dovesse verificarsi? 

Luigi Ferrajoli sottolinea come solo un costituzionalismo globale può assicurare 

la sopravvivenza dell’umanità. Infatti, di fronte alle sfide globali, le politiche degli Stati 

nazionali sono impotenti e del tutto inadeguate. Ciò dipende dalla subalternità 

dell’economia generata dalla corruzione, dai conflitti di interesse e dalle pressioni 

lobbistiche. Ma un ruolo ancora più importante è svolto da due gravi aporie che 

investono la democrazia politica. Le politiche nazionali sono vincolate, da un lato, agli 

spazi ristretti dei territori nazionali e, dall’altro, ai tempi brevi delle competizioni 

elettorali, impedendo ai governi statali di affrontare le sfide e i problemi globali con 

politiche alla loro altezza55.  

A ben vedere in soccorso è intervenuta la giurisprudenza che, tra l’altro, sposa i 

principi di diritto internazionale. Infatti, alla luce della riforma introdotta in 

Costituzione, con la sentenza n. 105 del 7 maggio – 13 giugno 2024 la Suprema corte è 

intervenuta esplicitamente citando per la prima volta i revisionati articoli art. 9 e 41, 

                                                           
52 G. VIVOLI, La modifica degli artt. 9 e 41 della Costituzione: una svolta storica per l’ambiente o “molto 

rumore per nulla”?, in “Queste istituzioni”, n. 1, 2022, p. 40. 
53 ID., Ambiente e cambiamento climatico nella costituzione italiana, in “Associazione italiana dei 
costituzionalisti”, n. 3, 2023, p. 137. 
54 Cfr. A. PISANÒ, La questione climatica come questione cosmopolitica, Torino, Giappichelli, 2024. 
55 L. FERRAJOLI, Per una costituzione della Terra. L’umanità al bivio, cit., pp. 62-63. 

https://asvis.it/archivio-notizie-alleanza/1276-11149/lo-sviluppo-sostenibile-arriva-nella-costituzione-lasvis-plaude-al-risultato


 

35 

approvata dal Parlamento il 22 febbraio 202256. Si tratta della prima sentenza a carattere 

“ambientale” emessa dalla Corte costituzionale relativa alla illegittimità, della norma 

introdotta dall’articolo 6 del decreto legge n. 2 del 2023 con cui sono state varate 

Misure urgenti per impianti di interesse strategico nazionale, sollevata dal Giudice per 

le indagini preliminari del Tribunale di Siracusa nell’ambito di un procedimento relativo 

al sequestro degli impianti di depurazione di Priolo Gargallo, che a sua volta si iscrive 

in una più ampia indagine per disastro ambientale, ipotizzato a carico di varie aziende 

petrolchimiche operanti nella zona57. La Corte, riconoscendo la fondatezza dell’istanza 

presentata dal G.I.P. sulla legittimità costituzionale di una delle norme del decreto 

“Salva Ilva-salva Isab”, ha censurato la norma in questione e ha ristabilito il principio 

costituzionale (citando i revisionati articoli 9 e 41) che la salute umana e l’ambiente 

vanno salvaguardati al pari delle attività produttive, nonostante siano definite 

strategiche, e che va posto un limite temporale (massimo 36 mesi) per rimuovere le 

cause di inquinamento e disastro ambientale58. In sostanza, si ribaltano le posizioni 

rispetto ai casi precedenti, dove veniva anteposto l’interesse delle aziende e 

dell’occupazione dei dipendenti, come nel caso dell’ex Ilva di Taranto. Con la sentenza 

si stabilisce che l’attività economica è libera, ma non può svolgersi in violazione della 

salute e dell’ambiente, se non per il periodo transitorio necessario per modificare i 

processi produttivi59.  

Inoltre Michele Carducci, alla luce di tale sentenza, focalizza i passaggi di diritto 

scanditi dalla Corte volti ad orientare, d’ora in poi, tutti – dai pubblici poteri ai giudici, 

                                                           
56 Per ulteriori informazioni sulla sentenza della Corte costituzionale si veda: 
https://www.gazzettaufficiale.it/eli/gu/2024/06/19/25/s1/pdf (data ultima consultazione 31/03/2025). 
57 G. AMENDOLA, Economia e salute, Corte Costituzionale, Corte Europea: quale bilanciamento per 

ILVA e Priolo?, in “LEXAMBIENTE Rivista giuridica a cura di Luca Ramacci”, 19 luglio 2024. 
58 Per ulteriori informazioni sulla illegittimità della norma “Salva Isab” si veda: 
https://www.legambientesicilia.it/2024/06/15-06-2024-sentenza-corte-costituzionale-dichiara-illegittima-
una-norma-del-decreto-salva-isab-il-depuratore-di-priolo-gargallo-non-potra-piu-inquinare-sine-die/ (data 
ultima consultazione 31/03/2025). 
59 Per ulteriori informazioni sulla prima storica sentenza della Corte costituzionale in tema ambientale si 
veda: https://asvis.it/home/10-20927/la-corte-costituzionale-emette-la-prima-storica-sentenza-ambientale 
(data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://olympus.uniurb.it/index.php?option=com_content&view=article&id=32226:corte-costituzionale,-13-giugno-2024,-n-105-decreto-priolo-incostituzionale-l-assenza-di-un-termine-massimo-alla-operativit%C3%A0-della-disciplina-derogatoria-rispetto-alla-normativa-di-tutela-della-salute-e-dell-ambiente&catid=18&Itemid=138
https://www.gazzettaufficiale.it/eli/gu/2024/06/19/25/s1/pdf
https://www.legambientesicilia.it/2024/06/15-06-2024-sentenza-corte-costituzionale-dichiara-illegittima-una-norma-del-decreto-salva-isab-il-depuratore-di-priolo-gargallo-non-potra-piu-inquinare-sine-die/
https://www.legambientesicilia.it/2024/06/15-06-2024-sentenza-corte-costituzionale-dichiara-illegittima-una-norma-del-decreto-salva-isab-il-depuratore-di-priolo-gargallo-non-potra-piu-inquinare-sine-die/
https://asvis.it/home/10-20927/la-corte-costituzionale-emette-la-prima-storica-sentenza-ambientale


 

36 

agli operatori economici – nella corretta applicazione dei riformati articoli 

costituzionali. In particolare, evidenzia quattro novità assolute: 

1. per la Corte, con la riforma, è stato introdotto un nuovo e autonomo “mandato” 

costituzionale di tutela ambientale, a duplice portata di vincolo e limite per tutti i 

soggetti pubblici e privati coinvolti. A tal proposito la Consulta puntualizza 

come le riformate disposizioni vanno «lette anche attraverso il prisma degli 

obblighi europei e internazionali in materia»60. 

2. Il “mandato” viene proiettato su contenuti di “preservazione” intergenerazionale 

di tutte le componenti della realtà ambientale. Infatti, il nuovo “mandato” 

vincola i soggetti ma è, a sua volta, vincolato dal tempo futuro. In questo modo 

viene sposata la prospettazione dell’agire come “logica FI-FO” dove il futuro (F) 

è insieme Input (I) e Output (O) della legalità. 

3. Allo scopo di non “recare danno” alla salute umana, oltre che all’ambiente in sé, 

si raggiunge il nuovo “mandato” costituzionale. Si tratta dello sbocco finale di 

preservazione ambientale intergenerazionale, finalizzato a non recare danno sul 

presente e sul futuro; il che inaugura la stagione del bilanciamento costituzionale 

del tempo (nel momento presente, nonché di chi ancora non è nato). 

4. La decisione della Corte risulta coincidente con la recente decisione della Corte 

di Strasburgo sul caso KlimaSeniorinnen (ricorso 53600/20), nella parte in cui si 

fa desumere dall’art. 8 CEDU l’esistenza di un “Primary Duty” di azione 

preventiva con funzione di preservazione delle generazioni future dagli effetti 

negativi del cambiamento climatico antropogenico61. 

                                                           
60 Il riferimento è alla necessità di integrazione di ulteriori parametri esterni, a partire dalle fonti del 
Green Deal e dalla CEDU, come interpretata dalla Corte di Strasburgo, per includere tutto il diritto 
internazionale e nella differenziazione tra vincoli di conformazione e meri orientamenti di 
interpretazione; nonché di eventuale controlimite agli stessi, come già prefigurato in dottrina, in forza 
della collocazione dell’art. 9 tra i principi fondamentali.  
61 M. CARDUCCI, Il duplice “mandato” ambientale tra costituzionalizzazione della preservazione 

intergenerazionale, neminem laedere preventivo e fattore tempo. Una prima lettura della sentenza della 

Corte costituzionale n. 105 del 13 giugno 2024, in “Osservatorio sul Costituzionalismo Ambientale”, 
rivista telematica in 
https://drive.google.com/file/d/1dBJvBj3vty8rMJJH3KCfDAMqKRhMrrul/view?pli=1. 

https://drive.google.com/file/d/1dBJvBj3vty8rMJJH3KCfDAMqKRhMrrul/view?pli=1


 

37 

Come si può notare la sentenza della Corte costituzionale costituisce un 

importantissimo punto di riferimento e, tra l’altro, risulta in grado di mitigare le lacune 

nell’ambito climatico. A questo punto è possibile affermare che tutto è compiuto? Che 

ogni lacuna è colmata? In realtà, come ci insegna la storia, il cambiamento non si è mai 

attuato da un giorno all’altro, ma sicuramente è possibile affermare che si è tracciata la 

giusta via per la tutela, come definita da Papa Francesco, della “casa comune”, anche in 

un’ottica intergenerazionale.   

 

 

3 La responsabilità intergenerazionale: tra ambiente, biotecnologie ed 

economia 

   

Passiamo ora ad esaminare come le generazioni presenti, per lo stesso fatto di esistere e 

di poter agire, hanno la capacità d’incidere sulle generazioni future su diversi ambiti che 

è possibile suddividere in tre macrosettori:  

1. ambientale; 

2. biotecnologico; 

3. economico. 

 

 

3.1 Macrosettore ambientale 

 

L’essenza e, nello stesso tempo, l’elemento rappresentativo dell’epoca contemporanea, 

all’origine del nostro progresso tecnologico, è la tecnica, la quale si configura, secondo 

Sergio Cotta, come una mentalità che guarda alle cose nell’unico senso della loro 

manipolazione, cioè come un modo di pensare prima ancora di produrre e fabbricare62.  

                                                           
62 S. COTTA, L’uomo tolemaico, Milano, Rizzoli, 1975, p. 45. 



 

38 

In un interessante articolo, presente sul portale dell’Istituto Italiano di Bioetica, si 

evince che «la tecnica assume l’obiettivo di rendere migliore la vita umana proprio a 

partire da un programma di dominio sistematico del mondo naturale, poiché grazie ad 

essa l’umanità si emancipa, non più sottomessa ad una natura di cui non conosceva 

appieno i meccanismi e che finalmente non appare più misteriosa: l’uomo quindi dà 

libero sfogo alla propria volontà prometeica di affermazione. In tal modo ci si allontana 

sempre più dal tempo biologico (perché ritenuto troppo lento), per vivere entro un 

tempo scandito secondo ritmi programmati (dunque artificialmente più veloci) in 

relazione alle proprie opzioni. […] Questo atteggiamento ha determinato, in primo 

luogo, un sentimento di estraneità nei riguardi del mondo naturale e, in secondo luogo, 

la convinzione che vi sia una sostanziale separazione tra la conoscenza naturale e la 

sfera della morale: la distinzione tra fatti e valori indica che le questioni di valore 

occupano uno spazio separato da quello della conoscenza. Ridotta la natura ad oggetto 

manipolabile, a strumento, il suo utilizzo deve sottostare esclusivamente a valutazioni di 

ordine quantitativo-economico-utilitaristico. […] Sia la concezione della natura come 

limite, ossia come ostacolo al dispiegamento delle attività umane, del quale si mira 

quindi ad avere il controllo, sia quella che la intende come mero oggetto, utilizzabile 

senza alcuna restrizione e perciò elemento a disposizione dell’umanità per i suoi scopi, 

hanno contribuito all’affrancamento dalla natura»63. 

            La società nell’epoca contemporanea si presenta come una realtà assolutamente 

nuova, modellata secondo criteri e strategie razionalizzanti. Essa appare, secondo la 

spiegazione di Max Weber, «pervasa da un processo di razionalizzazione centrato sulla 

calcolabilità e impersonalità dell’agire»64. Il dispiegarsi del processo di 

razionalizzazione della società, foriero di risultati soddisfacenti e costruttivi, nondimeno 

ha ben presto reso noti i propri limiti. Le conseguenze di questa razionalizzazione si 

sono, infatti, proposte come estrinsecazione di un potere coercitivo sulla natura e 
                                                           
63 M. A. LA TORRE, L’affrancamento morale dalla natura e l’etica ambientale, in 
http://www.istitutobioetica.org/Bioetica%20ambientale/art%20bio%20ambient/La%20torre%20etica%20
ambientale.htm (data ultima consultazione 31/03/2025). 
64 Cfr. M. WEBER, Economia e società. III. Sociologia del diritto, Torino, Einaudi, 2000. 

http://www.istitutobioetica.org/Bioetica%20ambientale/art%20bio%20ambient/La%20torre%20etica%20ambientale.htm
http://www.istitutobioetica.org/Bioetica%20ambientale/art%20bio%20ambient/La%20torre%20etica%20ambientale.htm


 

39 

sull’uomo medesimo, rovesciandosi in un progressivo asservimento dell’individuo al 

sistema sociale65. Riprendendo le parole di Teresa Serra, «si afferma il pensiero 

tecnomorfo al cui interno regna una sorta di meccanismo nevrotico coatto, in base al 

quale la semplice possibilità tecnica di realizzare un determinato progetto, viene 

scambiata con il dovere di porlo effettivamente in atto. Si tratta di un vero e proprio 

comandamento della religione tecnocratica: tutto ciò che è in qualche modo realizzabile 

deve essere realizzato»66. A tale riguardo Norberto Bobbio evidenzia come «si può 

affermare con sicurezza, trattandosi di una pura costatazione di fatto, che progresso 

scientifico e tecnico da un lato, e il progresso morale dall’altro, corrono l’uno accanto 

all’altro e, nello stesso tempo, l’uno indipendentemente dall’altro. O meglio, il primo 

corre, l’altro sembra stia fermo e talora regredisce»67.  

            Il filosofo Umberto Galimberti precisa che «la tecnica si è trasformata da 

strumento razionale d’ausilio e salvaguardia della vita umana, ad un apparato di potere 

autonomo e autosufficiente e che è andata a scapito del vivente e del senso 

dell’esistere»68. In sostanza, nell’epoca moderna si sono prodotte delle condizioni che, 

per un effetto perverso, sembrano minacciare gravemente quelle conquiste e quei 

riconoscimenti che hanno permesso il progresso della civiltà umana. Questa grande 

rivoluzione trae linfa vitale non solo dalla crescente necessità di soddisfare domande 

sempre maggiori di bisogni e di beni legati anche all’aumento progressivo della 

popolazione, ma soprattutto dalla scienza e dal sistema di ricerca ad essa strettamente 

connesso69. La forza propulsiva e innovativa del sapere e della razionalità scientifica 

sembra ormai sfuggire alle ragionevoli regole della liceità, arrivando così a creare 

situazioni problematiche che ne prefigurano la sconfitta70.  

All’interno della questione ambientale emerge quella: a) dell’energia nucleare; b) della 

riduzione della biodiversità; c) del cambiamento climatico; d) delle eredità culturali.  
                                                           
65 Cfr. E. M. TACCHI, Ambiente e società, Roma, Carocci editore, 2011. 
66 T. SERRA, L’uomo programmato, cit., p. 97. 
67 N. BOBBIO, Teoria generale della politica, Torino, Einaudi, 2009, p. 635. 
68 Cfr. U. GALIMBERTI, Psiche e techne. L’uomo nell’età della tecnica, Torino, Einaudi, 2009. 
69 M. MANCARELLA, Il diritto dell’umanità all’ambiente, cit., p. 5. 
70 Ivi, pp. 27-31. 



 

40 

3.1.1 L’energia nucleare 

 

È in relazione allo sviluppo dell’energia atomica che il problema delle generazioni 

future si pone per la prima volta all’attenzione dell’opinione pubblica e scientifica. Il 6 

agosto 1945, giorno della prima utilizzazione per scopi bellici dell’energia nucleare, è 

una data che ha segnato la memoria dell’uomo contemporaneo. Il pericolo di una guerra 

nucleare ha richiamato l’attenzione dell’intero pianeta e ha favorito la creazione di 

istituzioni internazionali per promuovere e regolamentare l’uso pacifico dell’energia 

nucleare (l’Agenzia internazionale per l’energia atomica, la Comunità europea per 

l’energia atomica). Sono soprattutto gli effetti di un lungo e lunghissimo periodo 

dell’opzione nucleare a richiamare l’attenzione sul rapporto tra le scelte delle 

generazioni presenti e le loro conseguenze sulla vita degli uomini futuri. Si pensi alla 

questione, sostanzialmente ancora non risolta, dello smaltimento e della conservazione 

delle scorie nucleari. Atteso che le scorie continuano, per oltre 1000 anni71, ad emettere 

radiazioni estremamente pericolose per la salute umana, la qualità della futura vita 

umana rischia di raggiungere livelli bassissimi soprattutto nelle zone in cui tali residui 

verranno allocati72. Inoltre, di certo non è possibile prendere in considerazione la 

soluzione, definita dalla stessa Cina, “estremamente egoista e irresponsabile” del 

Giappone che prevede di smaltire oltre un milione di tonnellate di acqua radioattiva 

nell’Oceano Pacifico. Solo lo scarico, senza considerare la radioattività residua nel 

tempo, si stima che dovrebbe durare, a partire dal 2023, dai 30 ai 40 anni. Pechino, 

prosegue la dichiarazione, “si oppone fermamente” e “condanna con forza” tale 
                                                           
71 È da precisare che tali effetti sarebbero più contenuti adottando il nucleare di “quarta generazione”. 
Tuttavia le implicazioni negative sono state ridotte, ma non eliminate. Conseguentemente, rimane una 
soluzione non compatibile nel lungo periodo con politiche green. Non a caso molteplici sono le critiche 
circa l’utilizzo del nucleare. Per ulteriori informazioni si veda la posizione di Greenpeace 
https://www.greenpeace.org/italy/cosa-facciamo/nucleare (data ultima consultazione 31/03/2025); 
Legambiente https://www.legambiente.it/comunicati-stampa/nucleare-greenpeace-legambiente-e-wwf-
tornare-a-parlare-di-nucleare-e-un-esercizio-davvero-inutile-e-un-dibattito-sterile (data ultima 
consultazione 31/03/2025); WWF https://www.wwf.it/area-stampa/legambiente-wwf-italia-greenpeace-
italia-e-kyoto-club-sul-nucleare (data ultima consultazione 31/03/2025). 
72 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, 
cit., pp. 29-30. 

https://www.greenpeace.org/italy/cosa-facciamo/nucleare
https://www.legambiente.it/comunicati-stampa/nucleare-greenpeace-legambiente-e-wwf-tornare-a-parlare-di-nucleare-e-un-esercizio-davvero-inutile-e-un-dibattito-sterile
https://www.legambiente.it/comunicati-stampa/nucleare-greenpeace-legambiente-e-wwf-tornare-a-parlare-di-nucleare-e-un-esercizio-davvero-inutile-e-un-dibattito-sterile
https://www.wwf.it/area-stampa/legambiente-wwf-italia-greenpeace-italia-e-kyoto-club-sul-nucleare
https://www.wwf.it/area-stampa/legambiente-wwf-italia-greenpeace-italia-e-kyoto-club-sul-nucleare


 

41 

modalità di smaltimento e ha presentato solenni rimostranze alla controparte per 

chiederle di porre fine all’atto illecito. Segue la decisione di sospendere le importazioni 

di prodotti ittici dal Giappone. Una scelta, sottolinea Pechino, presa in nome della 

“sicurezza alimentare”, mirata a “prevenire i rischi di contaminazione radioattiva 

causata dallo scarico in mare di acque contaminate”. Questo caso mette ben in evidenza 

come, allo stato attuale, non è possibile considerare il nucleare una soluzione da 

annoverare concretamente tra le soluzioni green73. 

Infine, ma non per ordine d’importanza, occorre prendere in considerazione 

proprio quei rischi che generalmente non si prendono in esame e che sono strettamente 

legati alla sicurezza degli Stati, a cui ci si esporrebbe in caso di conflitto bellico. Infatti, 

a prescindere dalla generazione dei reattori nucleari e dal livello di scorie prodotte, in tal 

caso la caduta di un missile convenzionale su un reattore nucleare produrrebbe un 

effetto deflagrante simile a quello di una bomba atomica. In sostanza è come fornire al 

proprio aggressore quella forza distruttiva tipica delle armi atomiche, che tanto si cerca 

di non utilizzare. Non a caso nell’attuale guerra tra Russia e Ucraina proprio le centrali 

nucleari sono state impiegate come arma bellica74. Il riferimento è alla 

centrale nucleare più grande d’Europa di Zaporizhzhia, situata nell’Ucraina meridionale 

e sotto il controllo dei russi, che il 7 aprile 2024 è stata bersaglio dell’attacco di droni. 

Sulle responsabilità, come spesso accade nei conflitti, Mosca e Kiev si accusano a 

vicenda. Tuttavia, quello che in questa sede è importante evidenziare sono le 

considerazioni del direttore generale Rafael Grossi dell’Agenzia Internazionale per 

l’Energia Atomica (Aiea) che lo definisce un gesto sconsiderato, alla luce delle 

implicazioni che avrebbe avuto in caso di esplosione della centrale75.  

                                                           
73 Per ulteriori informazioni sulla centrale di Fukushima e il rilascio di acqua radioattiva nell’Oceano 
Pacifico, si veda https://www.rainews.it/articoli/2023/08/la-centrale-nucleare-di-fukushima-inizia-a-
rilasciare-le-acque-reflue-radioattive-nelloceano-0412c3e7-9b65-42e2-83e4-8d784a078044.html (data 
ultima consultazione 31/03/2025). 
74 Per ulteriori informazioni si veda https://www.rainews.it/maratona/2023/07/mosca-lucraina-attacchera-
zaporizhzhia-kiev-provocazioni-i-russi-hanno-piazzato-ordigni-82e8ac0d-700c-480e-b7fb-
db361ffa3b26.html (data ultima consultazione 31/03/2025). 
75 Per ulteriori informazioni si veda https://www.avvenire.it/mondo/pagine/attacco-a-zaporizhzhia-cresce-
il-rischio-di-incidente-nucleare (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.rainews.it/articoli/2023/08/la-centrale-nucleare-di-fukushima-inizia-a-rilasciare-le-acque-reflue-radioattive-nelloceano-0412c3e7-9b65-42e2-83e4-8d784a078044.html
https://www.rainews.it/articoli/2023/08/la-centrale-nucleare-di-fukushima-inizia-a-rilasciare-le-acque-reflue-radioattive-nelloceano-0412c3e7-9b65-42e2-83e4-8d784a078044.html
https://www.rainews.it/maratona/2023/07/mosca-lucraina-attacchera-zaporizhzhia-kiev-provocazioni-i-russi-hanno-piazzato-ordigni-82e8ac0d-700c-480e-b7fb-db361ffa3b26.html
https://www.rainews.it/maratona/2023/07/mosca-lucraina-attacchera-zaporizhzhia-kiev-provocazioni-i-russi-hanno-piazzato-ordigni-82e8ac0d-700c-480e-b7fb-db361ffa3b26.html
https://www.rainews.it/maratona/2023/07/mosca-lucraina-attacchera-zaporizhzhia-kiev-provocazioni-i-russi-hanno-piazzato-ordigni-82e8ac0d-700c-480e-b7fb-db361ffa3b26.html
https://www.avvenire.it/mondo/pagine/attacco-a-zaporizhzhia-cresce-il-rischio-di-incidente-nucleare
https://www.avvenire.it/mondo/pagine/attacco-a-zaporizhzhia-cresce-il-rischio-di-incidente-nucleare


 

42 

3.1.2 Riduzione della biodiversità animale e vegetale 

 

Un altro effetto negativo a carico delle generazioni future è stato individuato, 

relativamente, di recente. In particolare ci si riferisce agli effetti ugualmente 

preoccupanti, anche se meno dilatati nel tempo, per la tutela delle generazioni future che 

derivano dall’aggressione sistematica all’ambiente naturale. In occasione del seminario 

“Per una strategia mondiale della conservazione”, organizzato dal World Resources 

Institute (insieme ad altre istituzioni) nel 1980, la biodiversità biologica è stata 

qualificata, per la prima volta76, come un bene comune indipendente77. A livello 

europeo si è messa in evidenza la criticità della situazione attuale, ad esempio, 

attraverso la Strategia europea sulla biodiversità per il 2030 approvata dagli Stati 

membri a ottobre 2020. In essa si afferma espressamente che “la natura versa in uno 

stato critico” e si parla di “collasso degli ecosistemi”, come di una delle minacce di 

maggiore rilievo dell’epoca contemporanea che l’umanità è chiamata ad affrontare e che 

definisce la necessità d’intervento come un “imperativo morale, economico e 

ambientale”78. 

Il valore della biodiversità è direttamente connesso ai benefici derivanti dal 

valore d’uso e non uso del capitale naturale e dai suoi valori di opzione e quasi opzione, 

per cui l’uomo ha la necessità, l’interesse e il bisogno della conservazione del capitale 

naturale in ogni sua espressione79. Del medesimo avviso è il Comitato Nazionale di 

Bioetica, poiché evidenzia che le principali cause di perturbazione ambientale sono 

riconducibili all’erosione della biodiversità. Esso rileva come 1’uomo ha la 

                                                           
76 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, 
cit., pp. 30-31. 
77 Concetto non dissimile da quello che poi la giurisprudenza, pochi anni addietro definirà, come “beni 
comuni” e trattati nel paragrafo 4 del presente capitolo. 
78 Per ulteriori informazioni si veda https://www.mase.gov.it/pagina/strategia-europea-la-biodiversita 
(data ultima consultazione 31/03/2025). 
79 Cfr. A. CHIARUCCI, Le arche della biodiversità. Salvare un po’ di natura per il futuro dell’uomo, 
Milano, Hoepli, 2024. 

https://www.mase.gov.it/pagina/strategia-europea-la-biodiversita
https://www.ibs.it/libri/editori/hoepli


 

43 

responsabilità di tutelare, nel suo stesso interesse, ogni specie vegetale in quanto risulta 

essere fonte potenziale di sostanze alimentari, ma anche di medicinali80.  

Da tali premesse emerge l’importanza, nell’ambito intergenerazionale, del tema della 

biodiversità animale per favorire, tra l’altro, l’individuazione di farmaci biologici o a 

bersaglio molecolare in grado di colpire in modo selettivo i tumori.  

Si tratta di anticorpi in grado di indirizzare un farmaco all’interno della cellula 

malata, provocandone la distruzione. Altri farmaci biologici sono i cosiddetti inibitori 

delle kinasi, che interferiscono con messaggeri chimici utilizzati dalle cellule per 

crescere e riprodursi81. A tal proposito numerosi sono gli studi condotti sull’utilizzo dei 

veleni degli animali per combattere il cancro82, tra questi vi è quello di un team di 

scienziati, guidati dal biochimico Steve Mackessy dell’Università del Colorado, che 

sfrutta la capacità del veleno dei serpenti di colpire il bersaglio in modo selettivo per 

attaccare le cellule tumorali, provocandone la distruzione83.  

Per quanto concerne la biodiversità vegetale è possibile estendere le stesse 

riflessioni terapeutiche effettuate nell’ambito animale, con l’aggiunta di ulteriori 

considerazioni. A tal proposito, occorre esaminare come con l’affermazione 

dell’agricoltura intensiva alcune tipiche piante del territorio di appartenenza hanno 

subìto un progressivo abbandono (carrubo, melograno, fico, nespolo europeo, giuggiolo, 

gelso); altre, come agrumi, pero, mandorlo, vite, olivo, sono state invece gradualmente 

sostituite dalle cosiddette nuove varietà. In entrambi i casi si è assistito al progressivo 

                                                           
80 Per ulteriori informazioni su Bioetica e Ambiente, si veda 
http://www.governo.it/bioetica/testi/210995.html (data ultima consultazione 31/03/2025). 
81 Per ulteriori informazioni si veda https://www.airc.it/cancro/affronta-la-malattia/guida-alle-

terapie/cancro-la-cura. 
82 Per ulteriori informazioni si veda https://sciencecue.it/veleno-animale-cancro-dolore/12757/ (data 
ultima consultazione 31/03/2025). 
83 Per ulteriori informazioni si veda https://www.cbsnews.com/colorado/news/snake-venom-cancer-
stephen-mackessy-research-suggest-cure-colorado (data ultima consultazione 31/03/2025). 

http://www.governo.it/bioetica/testi/210995.html
https://sciencecue.it/veleno-animale-cancro-dolore/12757/
https://www.cbsnews.com/colorado/news/snake-venom-cancer-stephen-mackessy-research-suggest-cure-colorado
https://www.cbsnews.com/colorado/news/snake-venom-cancer-stephen-mackessy-research-suggest-cure-colorado


 

44 

impoverimento intraspecifico del patrimonio varietale tradizionale che si è prodotto in 

ogni contesto agricolo84. 

Le più moderne e attuali varietà arboricole sono frutto di selezioni mirate a 

soddisfare alcune fasce di mercato con alta domanda e per questo attualmente 

remunerative. In particolare, le recenti selezioni varietali hanno avuto come criteri 

esclusivi di miglioramento: produttività, aspetto estetico e dimensione; trascurando 

resistenza alle malattie e alla siccità, fattori pedoclimatici, valori nutrizionali e profumi 

(ormai sconosciuti alle nuove generazioni), caratteristiche che aveva la frutta del passato 

che doveva sostenere la dieta di intere popolazioni.  

Le antiche varietà85 rappresentano un’importantissima risorsa genetica frutto di 

centinaia di anni d’interazione uomo-pianta nell’agroecosistema. Una perdita di 

diversità genetica significherebbe un’incapacità di adattamento delle piante ai futuri 

cambiamenti climatici e alle nuove patologie.  

Molte sono le tradizioni, i costumi, i saperi, i metodi di coltivazione, legati agli 

usi e alle trasformazioni delle vecchie varietà, un universo storico culturale strettamente 

                                                           
84  N. BISCOTTI, Frutti dimenticati e biodiversità recuperata, in “Quaderni - Natura e Biodiversità”, n. 1, 
2010, rivista telematica in http://www.isprambiente.gov.it/pubblicazioni/quaderni/natura-e-biodiversita, p. 
88. 
85  I punti di forza dei frutti antichi sono i seguenti: 

a) la resistenza alla siccità; 
b) la resistenza alle malattie sia della pianta che del frutto; 
c) le proprietà organolettiche della frutta; 
d) la conservazione naturale della frutta senza l’ausilio di celle frigo. 

Tutto ciò ne fa una riscoperta in termini economico-ambientali e di biodiversità in ragione dei seguenti 
aspetti: 

1. riduzione di consumo di acqua per il settore agricolo a beneficio di quello civile; 
2. abbattimento di anticrittogamici per la cura di malattie a beneficio della purezza e della salubrità 

dell’atmosfera e delle falde acquifere; 
3. recupero di sapori con benefici economici grazie alle maggiori potenzialità nel settore turistico 

ed enogastronomico; 
4. recupero di biodiversità con conseguenti benefici in termini salutistici; 
5. recupero dell’identità culturale del territorio, a beneficio della maggiore consapevolezza del tipo 

di politiche economico-agricole da attuare sul territorio; 
6. recupero di valori a beneficio delle generazioni presenti e future. 

Per ulteriori informazioni si veda: ISPRA, Frutti dimenticati e biodiversità recuperata. Il germoplasma 

frutticolo e viticolo delle agricolture tradizionali italiane. Casi studio: Puglia ed Emilia-Romagna, in 
https://www.isprambiente.gov.it/it/pubblicazioni/quaderni/natura-e-biodiversita/frutti-dimenticati-e-
biodiversita-recuperata/view (data ultima consultazione 31/03/2025). 

http://www.isprambiente.gov.it/pubblicazioni/quaderni/natura-e-biodiversita
https://www.isprambiente.gov.it/it/pubblicazioni/quaderni/natura-e-biodiversita/frutti-dimenticati-e-biodiversita-recuperata/view
https://www.isprambiente.gov.it/it/pubblicazioni/quaderni/natura-e-biodiversita/frutti-dimenticati-e-biodiversita-recuperata/view


 

45 

legato al territorio che rischia di andare per sempre perduto. Alcune varietà 

rappresentano delle eccellenze impareggiabili e insostituibili in abbinamenti e ricette 

che potrebbero e dovrebbero essere valorizzate nel settore strategico turistico ed 

enogastronomico, favorendo così un circuito economico-culturale virtuoso. Nuovi piatti, 

“nuove ricette” dalle origini antichissime hanno arricchito non poco la proposta 

gastronomica ed hanno avuto un successo di pubblico considerevole. L’agriturismo ha 

svolto un ruolo determinante in questo processo. La scomparsa di questa ricchezza in un 

mercato, dove risulta proficuo offrire prodotti unici, porterebbe a un’inevitabile perdita 

in termini economici ma anche culturali. Infatti, al di là delle perdite economiche, 

un’ulteriore perdita sarebbe la mancanza di frutti che raccontano della storia culturale e 

della geografia di un Paese unico al mondo che dovrebbe fare di essi una risorsa 

fondamentale. 

Le piante fanno parte della nostra storia così come i monumenti e le opere d’arte 

che rappresentano una parte delle nostre tradizioni, della nostra cultura. Basti pensare, 

su tutti, all’inestimabile patrimonio che i nostri avi ci hanno lasciato con gli ulivi 

secolari e millenari presenti, soprattutto, nel Salento86. Inoltre quando ci si sposava, 

nell’ambito delle tradizioni contadine, della dote spesso facevano parte marze e talee87 

di fruttiferi o semi di cereali, legumi e ortaggi. Insomma, il materiale genetico o 

germoplasma veniva scambiato come patrimonio biologico da trasmettere tra le 

generazioni.  

La produzione di frutti antichi vuole essere una ricchezza culturale, storica, di 

biodiversità e non da meno economica. Un’attività sostenibile il più possibile 

ecocompatibile, una risorsa indispensabile alla tipicizzazione delle nuove proposte 

                                                           
86 Per ulteriori informazioni sugli ulivi millenari di Puglia, si veda: 
http://www.ulivisecolaridipuglia.com/it/ulivi-millenari-di-puglia/ (data ultima consultazione 31/03/2025). 
87 Le marze e le talee rappresentano modalità di propagazione delle piante e costituiscono le forme più 
comuni di clonazione previste nel mondo della biologia vegetale, attuate attraverso riproduzione agamica. 
Si tratta di una modalità per ottenere esemplari identici geneticamente, rispetto alla pianta donatrice. Per 
ulteriori informazioni si veda: Cfr. G. PASQUA, Biologia cellulare & biotecnologie vegetali, Padova, 
Piccin, 2011. 

http://www.ulivisecolaridipuglia.com/it/ulivi-millenari-di-puglia/


 

46 

agricole ed enogastronomiche, che richiedono una sempre maggiore espressione del 

territorio attraverso prodotti agricoli che spesso hanno uno stretto legame con il turismo.  

È, insomma, un punto fondamentale per la tutela di quella meravigliosa e indispensabile 

risorsa che è il Paesaggio rurale italiano, oggi minacciato dalla standardizzazione dei 

nuovi metodi di coltivazione e dei sistemi produttivi. Cosa che, tra l’altro, ha contribuito 

negli anni 2008-201088 alla diffusione negli appezzamenti olivicoli del batterio della 

Xylella fastidiosa che ha provocato il fenomeno del CoDIRO (Complesso del 

Disseccamento Rapido dell’Olivo) in Puglia e in particolare nel Salento89. Si tratta di un 

fenomeno che sta cancellando sempre più un patrimonio vivente di inestimabile valore, 

a discapito delle generazioni presenti e dell’eredità che lasceremo alle generazioni 

future. La diversità, tra l’altro, è un valore da trasmettere nel tempo, perché arricchisce 

la nostra scelta e fa rima con libertà. 

Il fatto che, da qualche anno, sono stati realizzati nuovi impianti di varietà 

antiche e la nascita di ulteriori orti botanici, come quello dell’Università del Salento90, 

dimostra che vi è un ritrovato interesse. Inoltre, particolare rilievo simbolico assume 

l’istituzione indetta dalle Nazioni Unite della Giornata mondiale della biodiversità, da 

far ricorrere il 22 maggio di ogni anno, per celebrare la Biodiversità, la ricchezza della 

vita – a livello di ecosistemi, specie e geni – sul nostro Pianeta91. Tutto questo per 

dotare il nostro Paese di un sistema di norme capace di riconoscere, proteggere, 

recuperare e organizzare la biodiversità vegetale e animale, per investire sull’enorme 

ricchezza rappresentata da varietà e razze locali e per valorizzare l’inestimabile 

                                                           
88 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.treccani.it/enciclopedia/xylella-fastidiosa/ (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
89 Per ulteriori informazioni sul CoDiRO e sulle misure di contrasto alla Xylella fastidiosa in Puglia che 
stanno colpendo soprattutto le varietà Ogliarola e Cellina, si veda: 
https://documenti.camera.it/leg19/documentiAcquisiti/COM13/Audizioni/leg19.com13.Audizioni.Memor
ia.PUBBLICO.ideGes.40457.07-08-2024-17-14-37.859.pdf (data ultima consultazione 31/03/2025). 
90 Per ulteriori informazioni si veda https://www.unisalento.it/musei/orto-botanico (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
91 Per ulteriori informazioni si veda https://www.isprambiente.gov.it/it/news/giornata-mondiale-della-
biodiversita-2024 (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.treccani.it/enciclopedia/xylella-fastidiosa/
https://documenti.camera.it/leg19/documentiAcquisiti/COM13/Audizioni/leg19.com13.Audizioni.Memoria.PUBBLICO.ideGes.40457.07-08-2024-17-14-37.859.pdf
https://documenti.camera.it/leg19/documentiAcquisiti/COM13/Audizioni/leg19.com13.Audizioni.Memoria.PUBBLICO.ideGes.40457.07-08-2024-17-14-37.859.pdf
https://www.unisalento.it/musei/orto-botanico
https://www.isprambiente.gov.it/it/news/giornata-mondiale-della-biodiversita-2024
https://www.isprambiente.gov.it/it/news/giornata-mondiale-della-biodiversita-2024


 

47 

patrimonio di conoscenze, memoria e pratiche a beneficio delle generazioni presenti e 

future92.  

 

 

3.1.3 Cambiamento climatico 

 

Nel corso del tempo l’attenzione mondiale si è concentrata sugli effetti del cambiamento 

climatico, diventando il più vasto problema di azione collettiva che l’umanità abbia mai 

dovuto affrontare, dalle caratteristiche sia intra- che inter-generazionali93. In passato il 

problema dell’inquinamento ambientale e di un uso eccessivo delle risorse naturali non 

era messo in connessione con il clima, non ponendosi nemmeno o non essendo 

particolarmente significativo94. Luca Mercalli, tra i numerosi climatologi, evidenzia 

come prima d’oggi, mai l’atmosfera terrestre, gli oceani e i continenti sono stati tanto 

sorvegliati dal punto di vista meteorologico e ambientale. Tanto la stampa nazionale 

quanto quella internazionale pullulano di titoli allarmanti che annunciano prossime 

catastrofi, ingigantendo dati già di per sé drammatici, oppure negano o minimizzando i 

cambiamenti climatici e la possibilità da parte dell’uomo di governarli. Intanto 

l’aumento della temperatura, il ritiro dei ghiacciai e l’innalzamento dei livelli del mare 

diventano fenomeni che si rendono sempre più evidenti e preoccupanti95. Giustamente 

Antonello Provenzale, presidente dell’Area della ricerca del Cnr di Pisa, mette in 

evidenza che «non stiamo mettendo a repentaglio la sopravvivenza del pianeta, che è 

stato in grado di resistere a cambiamenti ben più epocali, ma possiamo infliggere danni 

pesanti alla nostra stessa specie, alla nostra società e al giusto desiderio di un’equa 

distribuzione delle risorse. Il pianeta è sempre sopravvissuto, ma molte specie sono state 

                                                           
92 Per ulteriori informazioni si veda http://www.deputatipd.it/blog/biodiversit%C3%A0 (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
93 A. PISANÒ, La questione climatica come questione cosmopolitica, cit., pp. 9-10. 
94 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, 
cit., p. 31. 
95 Cfr. L. MERCALLI, Che tempo che farà. Breve storia del clima con uno sguardo al futuro, Milano, 
Rizzoli, 2012.  

http://www.deputatipd.it/blog/biodiversit%C3%A0


 

48 

spazzate via dal teatro della vita. E non vorremmo che la nostra facesse troppo presto la 

stessa fine»96. Infatti la questione climatica, come evidenzia chiaramente Attilio Pisanò, 

è al tempo stessa ecologica e sociale, in quanto in grado di incidere sulle condizioni di 

vita di ogni essere umano97. 

Per comprendere la complessità della questione climatica e il ruolo che ricopre il 

diritto, continuando il ragionamento di Pisanò, risulta utile rispondere a 4 domande: 

a) chi può agire, per contrastare il cambiamento climatico antropogenico? 

b) Perché si deve agire, individuando le giuste leve deontiche e far avviare 

un’azione di contrasto? 

c) Chi dovrebbe agire, nell’azione di contrasto? 

d) Chi è obbligato ad agire, in termini giuridici?98 

Con riferimento alla prima domanda mette subito in evidenza come la questione 

appare particolarmente complessa, perché l’uomo con i suoi comportamenti, anche 

quelli più banali (accendere un fuoco, fare una doccia calda, usare lo smartphone) 

interferisce con il sistema climatico, modificandone progressivamente gli equilibri 

globali. L’essere umano difatti è parte del sistema climatico che ne condiziona la vita e 

con i suoi elementi (come l’insieme dell’atmosfera, idrosfera, geosfera e delle relative 

interazioni) esso interagisce naturalmente99. Quindi la responsabilità al cambiamento 

climatico appare diffusa e particellizzata, proprio perché ricade su una molteplicità di 

attori, tra loro diversissimi. 

Con riferimento alla seconda domanda, evidenzia come «occorre partire dalla 

consapevolezza che la pericolosità dell’uomo oggi risulta sempre più evidente, diffusa, 

liquida, strettamente legata alla crisi climatica, dalla quale si può uscire tramite azioni di 

contrasto i cui obiettivi si possono raggiungere solo con la piena consapevolezza di 

                                                           
96 Cfr. A. PROVENZALE, Coccodrilli al Polo Nord e ghiacci all’Equatore. Storia del clima della Terra 

dalle origini ai giorni nostri, Milano, Rizzoli, 2021. 
97 A. PISANÒ, Il diritto al clima. Il ruolo dei diritti nei contenziosi climatici europei, cit., p. 39. 
98 ID., La questione climatica come questione cosmopolitica, cit., pp. 73-74. 
99 A. PISANÒ, Il diritto al clima. Il ruolo dei diritti nei contenziosi climatici europei, cit., p. 40. 



 

49 

tutti»100, ovvero scienziati, politici e comuni cittadini. In virtù di ciò risulta necessaria 

«una mobilitazione sociale capace di esercitare quella pressione nei confronti dei 

dirigenti politici con il fine di incidere sulle scelte di politica mitigativa, le quali 

costituiscono le uniche in grado di risolvere alla radice la crisi climatica»101.  

Con riferimento alla terza domanda, occorre preliminarmente evidenziare che vi 

sono attori molto diversi, per interessi, per potere economico e/o politico in grado di 

incidere sul sistema climatico, ma anche in funzione della capacità di incidere in modo 

diretto o indiretto, più o meno consapevole.  

Infatti Pisanò mette in luce come «la fonte climalterante inizialmente è locale, 

ma il danno che cagiona è globale. Quest’ultimo, come un bumerang, si ripercuote a 

livello locale, con la differenza che il luogo dal quale hanno origine le emissioni 

climalteranti (la fonte) non coincide con quello nel quale si verificano gli effetti ultimi 

del danno climatico (la foce)»102. Questo cosa comporta? «Che non essendoci un nesso 

palese tra condotta clima-determinante ed effetti dannosi della condotta descrivibile con 

un ordine di rappresentazione lineare, diviene difficile, per il giurista, riconoscere la 

responsabilità di chi contribuisce a causare il danno ultimo»103. Pertanto, gli attori che 

intendano dare origine a un’azione collettiva strategicamente orientata dovrebbero avere 

un modus operandi  volto al concreto e fattivo contrasto al cambiamento climatico. 

Infine con riferimento alla quarta domanda, occorre evidenziare che i comportamenti 

più virtuosi posti in essere dai cittadini avrebbero effetti minimi se le risorse energetiche 

di un sistema sociale dipendessero in modo prevalente da fonti di approvvigionamento 

fossili. Conseguentemente, concludendo il ragionamento Pisanò, «sarebbe sbagliato 

attribuire la responsabilità dell’intera umanità sul singolo individuo. Diverso il discorso 

relativo agli Stati, poiché essi non hanno solo la consapevolezza della crisi climatica in 

                                                           
100 ID., La questione climatica come questione cosmopolitica, cit., p. 33. 
101 Ivi, p. 34. 
102 Ivi, p. 38. 
103 Ivi, pp. 38-40. 



 

50 

atto e dei rischi connessi, ma anche la responsabilità giuridica di agire al fine di evitare 

che il rischio di danno si tramuti in danno concreto»104. 

Compresa la complessità della questione climatica, a questo punto occorre fare 

un ulteriore passo in avanti precisando che qualsiasi pretesa climatica che voglia ambire 

ad essere accolta deve assumere come punto di partenza la naturale variabilità del clima, 

determinata anche dalle attività umane e dalle retroazioni e interazioni tra tutti i 

componenti biotici e abiotici della Terra che interagiscono tra loro in un determinato 

periodo di tempo. La variabilità del clima è un fenomeno naturale che ha accompagnato 

l’alba e l’evoluzione dell’uomo, tanto da poter attuare una ricostruzione storica su basi 

scientifiche. Questo significa che il diritto ad un clima stabile non può giustificare un 

diritto ad un clima bloccato. Infatti un diritto di questo genere sarebbe contro natura, 

perché anche la regolazione del clima finalizzata a stabilizzare la naturale variabilità 

sarebbe anch’essa un’attività climalterante105. Oggi si è persino arrivati a gestire 

artificialmente le precipitazioni meteoriche con la pratica denominata cloud seeding, 

ossia inseminazione delle nuvole. Si tratta di una tecnica volta a modificare la quantità o 

il tipo di precipitazione attraverso la dispersione nelle nubi di sostanze chimiche in 

grado di alterare i processi microfisici all’interno delle stesse. Le sostanze chimiche più 

comunemente utilizzate includono lo ioduro d’argento, ma anche lo ioduro di potassio e 

il ghiaccio secco (anidride carbonica solida). La dispersione di queste sostanze, 

generalmente attraverso l’impiego di aerei o razzi da terra, può avvenire direttamente 

nelle nubi oppure al di sotto o al di sopra delle stesse, sfruttando le correnti ascensionali 

o discensionali per la loro dispersione. Recentemente, per stimolare le nuvole ad 

aumentare le precipitazioni sono stati utilizzati anche il propano liquido e diversi 

materiali igroscopici, come ad esempio il sale da cucina. Il principio su cui si basa la 

tecnica è l’introduzione nelle nubi di sostanze in grado di generare nuclei di 

condensazione, particelle fortemente igroscopiche che, assorbendo le molecole d’acqua 

                                                           
104 Ivi, pp. 42-43. 
105 A. PISANÒ, Il diritto al clima. Il ruolo dei diritti nei contenziosi climatici europei, cit., pp. 39-41. 



 

51 

nell’ambiente circostante, raggiungono dimensioni tali da cadere al suolo sotto forma di 

precipitazioni di diversa natura106. 

Al di là di tali artificiose manipolazioni, giustamente Pisanò evidenzia che 

«governare il cambiamento climatico non significa governare il clima, il quale non si 

deve governare. Piuttosto, significa governare le attività umane che alterano gli equilibri 

climatici naturali, con possibili effetti nocivi sugli ecosistemi, sulla vita della specie 

umana e delle altre specie viventi»107. Tuttavia questo non significa annullare le attività 

che impattano sull’equilibrio climatico, in quanto la presenza dell’uomo stesso sulla 

Terra contribuisce naturalmente alla definizione dell’equilibrio climatico108. 

Inoltre occorre tenere presente che ogni tentativo che assume come unica visuale la 

prospettiva del presente è destinato a fallire, perché le dinamiche che seguono la 

questione climatica si proiettano necessariamente nell’avvenire legando inesorabilmente 

l’oggi al domani. Infatti, la questione climatica può essere affrontata solo se va ad 

includere la prospettiva del futuro, perché contrastare il cambiamento climatico 

significa essenzialmente calibrare costi e benefici tra presente e futuro attraverso una 

dislocazione dello spazio e della dimensione politica del presente al futuro, che, però, 

mal si addice alle democrazie contemporanee che tendono a tutelare gli interessi dei 

cittadini presenti, degli elettori di oggi, dei risultati a breve termine, piuttosto che gli 

interessi e i bisogni dei cittadini futuri109.  

L’emergenza in cui siamo entrati, al tempo stesso climatica ed eco sistemica, 

non produce danni “ambientali” limitati a livello spaziale. Piuttosto, essa rende 

permanenti ed evidenti danni “climatici” privativi dei “benefici” della presente e delle 
                                                           
106 Per ulteriori informazioni si veda https://www.fanpage.it/innovazione/scienze/inseminazione-delle-
nuvole-cloud-seeding-cose-e-come-funziona-la-tecnica-per-creare-la-pioggia (data ultima consultazione 
31/03/2025); https://www.repubblica.it/green-and-blue/2021/07/28/news/dubai_droni_in_ 
azione_per_la_pioggia_artificiale-312095816 (data ultima consultazione 31/03/2025);  
https://www.rainews.it/video/2024/04/alluvione-a-dubai-il-cloud-seeding-responsabile-delle-piogge-
record-gli-emirati-negano-ad686366-e4f4-479f-9e08-e868a7c96857.html (data ultima consultazione 
31/03/2025);  https://tg24.sky.it/mondo/2024/04/17/pioggia-artificiale-dubai (data ultima consultazione 
31/03/2025). 
107 A. PISANÒ, Il diritto al clima. Il ruolo dei diritti nei contenziosi climatici europei, cit., p. 41. 
108 Ivi, p. 42. 
109 Ivi, pp. 80-81. 

https://www.fanpage.it/innovazione/scienze/inseminazione-delle-nuvole-cloud-seeding-cose-e-come-funziona-la-tecnica-per-creare-la-pioggia
https://www.fanpage.it/innovazione/scienze/inseminazione-delle-nuvole-cloud-seeding-cose-e-come-funziona-la-tecnica-per-creare-la-pioggia
https://www.repubblica.it/green-and-blue/2021/07/28/news/dubai_droni_in_%20azione_per_la_pioggia_artificiale-312095816
https://www.repubblica.it/green-and-blue/2021/07/28/news/dubai_droni_in_%20azione_per_la_pioggia_artificiale-312095816
https://www.rainews.it/video/2024/04/alluvione-a-dubai-il-cloud-seeding-responsabile-delle-piogge-record-gli-emirati-negano-ad686366-e4f4-479f-9e08-e868a7c96857.html
https://www.rainews.it/video/2024/04/alluvione-a-dubai-il-cloud-seeding-responsabile-delle-piogge-record-gli-emirati-negano-ad686366-e4f4-479f-9e08-e868a7c96857.html
https://tg24.sky.it/mondo/2024/04/17/pioggia-artificiale-dubai


 

52 

future generazioni110. Infatti sono proprio gli effetti globali e duraturi che fanno 

emergere una responsabilità intergenerazionale111. L’obbligazione climatica, avendo 

come fonti la Convenzione Quadro sui Cambiamenti climatici (1992) e l’Accordo di 

Parigi (2015), incontra le classiche difficoltà che contraddistinguono l’adempimento di 

obbligazioni giuridiche di diritto internazionale112. Questa è la ragione di fondo per cui 

Michele Carducci, alla luce dell’emergenza in atto che solleva inedite questioni di 

“giustizia climatica” (intra- e inter-generazionale), vede nel contenzioso climatico un 

possibile sbocco di reazione: contro la negligenza, pubblica o privata, nell’evitare che i 

rischi e le situazioni costitutive dell’emergenza aumentino e si diffondano 

ulteriormente. In particolare, richiedere l’uso della scienza in funzione della 

prescrittività speciale contenuta nella UNFCCC e del principio di “precauzione” quale 

obbligo di risultato nella “prevenzione”, e non meramente di mezzi, parametrato ai 

tempi di “salvezza” dalle peggiori conseguenze della emergenza in atto; per espandere i 

diritti umani alla dimensione della pretesa della stabilizzazione climatica e della 

sicurezza nella protezione contri i rischi del mancato conseguimento dei tempi di azione 

e risultato113. A differenza delle altre emergenze globali che consentono di porre 

rimedio in tempi piuttosto ampi, la questione climatica richiede soluzioni in tempi 

stretti, ossia entro il 2030, senza i quali gli obiettivi della neutralità climatica entro il 

2050 e la stabilizzazione dell’aumento medio entro il 2100, secondo quanto previsto 

dall’Accordo di Parigi, non potranno mai essere raggiunti114. 

Di fatto dinnanzi ad una comunità internazionale restia ad assumere concreti 

impegni volti a porre rimedio ai mutamenti climatici, la diffusione dei contenziosi 

climatici offre una importante via di uscita per contrastare il cambiamento climatico 

antropogenico, inchiodando gli Stati alle loro responsabilità giuridiche e morali. Pisanò 

                                                           
110 M. CARDUCCI, La ricerca dei caratteri differenziali della “giustizia climatica”, in DPCE, n. 2, 2020, 
pp. 1368-1369.  
111 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, 
cit., p. 31. 
112 A. PISANÒ, La questione climatica come questione cosmopolitica, cit., pp. 71-72. 
113 M. CARDUCCI, La ricerca dei caratteri differenziali della “giustizia climatica”, cit., pp. 1368-1369.  
114 A. PISANÒ, La questione climatica come questione cosmopolitica, cit., pp. 73-74. 



 

53 

afferma che «l’intreccio tra diritto climatico e diritti umani se non avviene  (e non è 

avvenuto) nel momento normativo, avviene (e avverrà) nel momento applicativo, ossia 

quello giudiziale, dove la natura pervasiva dei diritti porterà le corti deputate alla loro 

tutela (domestiche superiori o regionali), quasi naturalmente, a vagliare, tra le altre cose, 

l’adeguatezza delle politiche di contrasto al cambiamento climatico antropogenico 

rispetto alle obbligazioni giuridiche relative ai diritti umani»115. In particolare evidenzia 

come i cittadini, così come i movimenti sociali e i gruppi d’interesse possono 

concretamente farsi portatori di istanze politiche, rivolgendosi alle magistrature interne 

(prima “opzione-Corti”), ma adire anche a una corte sovrastatale (seconda “opzione-

Corti”)116. 

                                                           
115 ID., Il diritto al clima. Il ruolo dei diritti nei contenziosi climatici europei, cit., pp. 91-92. 
116  Si tratta di una modalità per fornire nuove e ulteriori opzioni alle battaglie di quei soggetti che 
tradizionalmente non hanno accesso ai canali di rappresentanza politica. In questo processo il ruolo delle 
corti è determinante, poiché se è vero che non hanno il compito di generare diritti, ma è altrettanto vero 
che esse hanno l’enorme potere di apporre un sigillo di legalità alle richieste di tutela di nuove situazioni 
giuridiche provenienti dai singoli cittadini o dai movimenti sociali, dai gruppi di interesse e/o di 
pressione. In tal caso, si configura la bottom-up trajectory dei diritti, in virtù della loro provenienza dalla 
società civile. La mobilitazione legale o legal mobilization non si esaurisce con il ricorso alle corti, perché 
essa richiede varie forme di strategie e tattiche. Il “litigio”, rectius ogni ricorso depositato nella 
cancelleria di un tribunale, di un giudice monocratico, e poi di una corte di appello, di una corte di 
cassazione, di una corte costituzionale, di una corte sovrastatale, rappresenta un momento di 
fondamentale rivendicazione, un atto tangibile di rottura che proietta de plano nell’alveo giudiziario, 
quindi istituzionale, questioni che sino a quel momento erano private. In particolare la partecipazione di 
movimenti e gruppi, che si fanno portatori di interessi generali e astratti, porta ad ampliare gli effetti delle 
sentenze, rendendole paradigmatiche per la soluzione di controversie simili. Infatti la sentenza conclusiva 
del procedimento, non si limiterà a dare soluzione al caso concreto, ma andrà ad assumere i caratteri della 
generalità e dell’astrattezza propri della norma. Quindi, la litigation strategy appare la strada maestra 
quando la legal mobilization ha come obiettivo primario il riconoscimento di nuovi diritti. Di fatto la 
proliferazione di corti nello spazio giuridico sovrastatale e la giurisdizionalizzazione del diritto 
internazionale hanno modificato l’immagine del giudice che applica meccanicisticamente il diritto o la 
legge. I meccanismi tradizionalmente utilizzati per descrivere il rapporto diritto-legge-giudici (per cui il 
diritto è legislativo e i giudici sono meri esecutori che ne garantiscono l’effettività) non ha senso nello 
scenario sovrastatale, dove non esiste una “legge internazionale” che possa essere assimilata in tutto e per 
tutto alla “legge domestica”; dove non esiste un Parlamento capace di monopolizzare l’esercizio del 
potere legislativo e dove non esistono leggi approvate seguendo un iter costituzionalmente definito. Poi, il 
rapporto sempre più stretto tra corti domestiche e corti internazionali introduce inevitabili elementi di 
politicità nell’attività delle supreme corti statali, a cominciare dalla Corte di Cassazione e dalla Corte 
Costituzionale. Conseguentemente, queste, possono non limitarsi alla mera passiva applicazione del 
diritto legislativo interno, ma devono costantemente orientarsi tra diritto interno e diritto comunitario, 
diritto internazionale, tra sentenze più o meno creative, più o meno invasive, della Corte di Giustizia 
dell’Unione Europea e della Corte europea dei diritti dell’uomo. Per ulteriori informazioni si veda: A. 



 

54 

3.1.4 Patrimonio culturale 

 

Nel corso del tempo il concetto di ambiente si è ampliato e ha incluso anche elementi 

artificiali, storici, architettonici e culturali di vario genere che testimoniano la presenza 

dell’uomo e della comunità di cui fa parte in un determinato spazio fisico117. La 

Convenzione del Patrimonio Mondiale, ratificata a Parigi il 16 novembre 1972, 

costituisce il primo strumento internazionale ufficiale di salvaguardia del Patrimonio 

Mondiale. I beni culturali risultano, non solo elementi da trasmettere alle generazioni 

future ma, peraltro, necessari e fondamentali per lo sviluppo delle società di tutto il 

pianeta e per il mantenimento della pace e della solidarietà. La Convenzione per il 

Patrimonio Mondiale istituisce la Lista del Patrimonio Mondiale (World Heritage List – 

WHL), l’elenco dei Beni a cui il Comitato del Patrimonio Mondiale, a cui è stato 

riconosciuto ufficialmente un Valore Eccezionale Universale (Outstanding Universal 

Value – OUV). L’UNESCO118 provvede all’attuazione della Convenzione per mezzo 

del Centro del Patrimonio Mondiale, istituito nel 1992 con sede a Parigi e del Comitato 

intergovernativo per il Patrimonio Mondiale (WHC). Quest’ultimo è costituito dai 

rappresentanti di 21 Paesi membri eletti dall’Assemblea Generale e ha il compito di 

prendere la decisione finale sull’iscrizione dei siti nella Lista del Patrimonio Mondiale. 

Dal lancio della Strategia globale, 39 nuovi Paesi hanno ratificato la Convenzione sul 

Patrimonio Mondiale, molti dei quali appartenenti a piccole aree insulari del Pacifico, 

all’Europa orientale, all’Africa e agli Stati arabi. Il numero di Paesi del mondo che 
                                                                                                                                                                          
PISANÒ, Crisi della legge e litigation strategy. Corti, diritti e bioetica, Milano, Giuffrè, 2016, pp. 103-
139. 
117 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, 
cit., pp. 32-33. 
118 L’UNESCO è l’Organizzazione delle Nazioni Unite per l’Educazione, la Scienza e la Cultura, la 
Comunicazione e l’Informazione. È stata fondata nel novembre del 1945 per contribuire alla pace e alla 
sicurezza mondiale attraverso la cooperazione internazionale nei settori di sua competenza. Ha il compito 
di promuove la conoscenza, la sua diffusione e il libero flusso di idee per favorire la comprensione tra i 
Paesi membri e associati. I suoi programmi, tra l’altro, contribuiscono al raggiungimento degli Obiettivi 
di Sviluppo Sostenibile definiti nell’Agenda 2030 adottata dall’ONU nel 2015. Per ulteriori informazioni 
si veda 
https://www.unesco.it/it/#:~:text=L'UNESCO%20%C3%A8%20l'Organizzazione,nei%20settori%20di%
20sua%20competenza (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.unesco.beniculturali.it/la-convenzione-sul-patrimonio-mondiale/
http://whc.unesco.org/en/list/
https://www.unesco.it/it/#:~:text=L'UNESCO%20%C3%A8%20l'Organizzazione,nei%20settori%20di%20sua%20competenza
https://www.unesco.it/it/#:~:text=L'UNESCO%20%C3%A8%20l'Organizzazione,nei%20settori%20di%20sua%20competenza


 

55 

hanno firmato la Convenzione sul Patrimonio Mondiale nel corso degli ultimi dieci 

anni, che precedentemente si attestava sui 139, è salito a 178. Il numero di Stati che 

hanno presentato liste provvisorie conformi alle linee guida stabilite dal Comitato è 

passato da 33 a 132. Sono state inoltre introdotte nuove categorie di siti del Patrimonio 

mondiale, come quelle dei paesaggi culturali, degli itinerari, del patrimonio industriale, 

dei deserti, dei siti marino-costieri e delle piccole isole. Il Comitato per il Patrimonio 

Mondiale continua il suo lavoro in collaborazione con tutti gli Stati facenti parte della 

Convenzione sul Patrimonio Mondiale e con i suoi tre organi consultivi (ICOMOS, 

IUCN e ICCROM), al fine di compiere sempre maggiori progressi nella 

diversificazione della Lista del Patrimonio Mondiale, affinché essa sia veramente 

equilibrata e rappresentativa della straordinaria varietà culturale e naturale del nostro 

pianeta119. 

L’ISTAT certifica che, a livello internazionale, l’Italia gode tutt’ora del primato 

nella Lista del Patrimonio mondiale dell’UNESCO. Il numero dei beni italiani iscritti 

nella Lista nel 2023 è di 59, di cui 53 appartenenti alla categoria dei beni culturali e 6 a 

quella dei beni naturali. Ciò rende l’Italia sia il Paese con il maggior numero di 

patrimoni di tipo culturale, sia quello con il maggior numero di patrimoni in assoluto. I 

beni candidati all’iscrizione dall’Italia sono attualmente 32, di cui 5 paesaggi culturali. 

Inoltre, la distribuzione dei riconoscimenti su tutto il territorio testimonia la 

straordinaria ricchezza e diversità del patrimonio culturale e paesaggistico italiano, dato 

che tutte le regioni sono rappresentate con più di un elemento nei diversi inventari 

dell’UNESCO120.  

Il patrimonio sconfinato di cui gode soprattutto l’Italia121 è espressione della 

cultura, dell’ingegno e dello spirito di sacrificio di coloro i quali ci hanno preceduto ed è 

                                                           
119 Per ulteriori informazioni si veda https://www.unesco.it/it/temi-in-evidenza/cultura/per-una-lista-del-
patrimonio-mondiale-piu-equilibrata-la-world-heritage-global-strategy/ (data ultima consultazione 
31/03/2025). 
120 Per ulteriori informazioni si veda https://www.istat.it/it/files//2024/04/9.pdf (data ultima consultazione 
31/03/2025). 
121 Proprio la consapevolezza di tale patrimonio portò Giovanni Spadolini a istituire il Ministero per i 
Beni Culturali e Ambientali, (con decreto-legge 14 dicembre 1974, n. 657, convertito nella legge 29 

https://www.iccrom.org/it
https://www.unesco.it/it/temi-in-evidenza/cultura/per-una-lista-del-patrimonio-mondiale-piu-equilibrata-la-world-heritage-global-strategy/
https://www.unesco.it/it/temi-in-evidenza/cultura/per-una-lista-del-patrimonio-mondiale-piu-equilibrata-la-world-heritage-global-strategy/
https://www.istat.it/it/files/2024/04/9.pdf


 

56 

in grado di trasmetterli anche a distanza di secoli e/o millenni. Il nostro compito è 

quello di farne tesoro, di tutelarlo e valorizzarlo al fine di rendere migliore la nostra vita 

in termini qualitativi e quantitativi, ma anche di farne godere a coloro i quali verranno 

dopo di noi.  

Infatti, i beni culturali rappresentano, indubbiamente, dei valori da trasmettere 

anche ai posteri122. L’auspicio è quello che ricevano i giusti riconoscimenti tutti quei siti 

o beni, come il Barocco leccese123, affinché se ne avvantaggi l’intera umanità. In 

particolare la protezione e la conservazione di questi beni rappresentano un dovere etico 

e giuridico. Tali beni costituiscono ampiamente un’eredità che può contribuire a una 

                                                                                                                                                                          
gennaio 1975, n. 5 - G.U. 14 febbraio 1975, n. 43), con il compito di affidare unitariamente alla specifica 
competenza di un Ministero appositamente costituito la gestione del patrimonio culturale e dell’ambiente 
al fine di assicurare l’organica tutela di interesse di estrema rilevanza sul piano nazionale. 
(Organizzazione del Ministero per i beni culturali e ambientali con D.P.R. n. 805 del 3 dicembre 1975. 
Raccolse le competenze e le funzioni in materia che erano prima del Ministero della Pubblica Istruzione 
(Antichità e Belle Arti, Accademie e Biblioteche), Ministero degli Interni (Archivi di Stato) e della 
Presidenza del Consiglio dei Ministri (Discoteca di Stato, editoria libraria e diffusione della cultura). Tale 
istituzione ebbe luogo prima ancora che venissero inseriti nel patrimonio culturale dell’UNESCO i primi 
siti in Italia, ossia l’arte rupestre della valle Camonica nel 1979 e il centro storico di Roma nel 1980. Per 
ulteriori informazioni si veda https://www.beniculturali.it (data ultima consultazione 31/03/2025). 
122 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, 
cit., p. 33. 
123 Il Barocco leccese si sviluppa nel quadro della Controriforma e la fondazione degli ordini religiosi 
riformati (teatini e gesuiti) nasce in risposta all’esigenza della Chiesa di riaffermare la propria autorità, 
soprattutto attraverso un’ostentata esibizione di potere. Il suo stile distintivo, autonomo, è riscontrabile 
nel particolare, fantasioso e suggestivo accostamento degli elementi architettonici della facciata: portici, 
finestre, balconi, logge, doccioni, mensoloni, festoni, colonne e cornicioni affollati di figure umane, fiori 
e animali. L’espressività di queste decorazioni sconfina negli ambiti strettamente religiosi e si ritrova 
anche su altari, cibori e calvari. Il riferimento alla terra, ai suoi prodotti e alla misericordia di Dio è 
chiarissimo quando fiori, festoni e tralci di vite si mescolano ad elementi simboleggianti i valori spirituali 
e cristiani. Dal 1500 al 1710 questo nuovo linguaggio segnò il rinnovamento urbanistico che seguì la 
riacquistata importanza di Lecce dopo il susseguirsi di pestilenze, stragi e devastazioni degli ultimi 
decenni del XV secolo, durante il dominio aragonese. La città era divenuta un importante centro 
commerciale del Regno di Napoli attirando mercanti veneziani, dalmati, greci e lombardi e il suo 
prestigio si accrebbe ulteriormente quando divenne sede delle amministrazioni regionali dello Stato e del 
Tribunale. All’inizio del XVIII secolo Carlo V nominò Lecce capoluogo della regione Puglia e ne ordinò 
il rinnovamento con numerose opere pubbliche; anche la nobiltà partecipò alla costruzione di un gran 
numero di edifici che mostrano l’influenza di questo stile che mantiene uno stretto rapporto con i principi 
classici ma abbraccia anche le caratteristiche rurali della cultura della penisola. L’arte barocca ed i suoi 
criteri decorativi furono presto seguiti in tutta la penisola salentina, anche nelle città più piccole dove i 
principali monumenti non sono meno significativi di quelli leccesi. Per ulteriori informazioni, sulla 
candidatura a sito dell’UNESCO del Salento e del Barocco leccese, si veda 
https://whc.unesco.org/en/tentativelists/1149/ (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.beniculturali.it/
https://whc.unesco.org/en/tentativelists/1149/


 

57 

vita più ricca di valori e più degna di essere vissuta per le generazioni presenti e 

future124. 

 

 

3.2 Macrosettore biotecnologico  

 

Se l’ambito ambientale identifica la nascita della responsabilità intergenerazionale, 

quello delle biotecnologie ha dato nuova linfa alla questione della tutela degli esseri 

umani che verranno. Le tecniche di manipolazione genetica pongono, con ancora più 

urgenza, il problema del riconoscimento e dell’estensione di un diritto all’integrità 

genetica. Si avverte così la inevitabilità del passaggio dalla bioetica al biodiritto o 

biogiuridica, neologismi di più recente coniazione, che tendono sempre più ad 

affiancarsi all’espressione bioetica. Ciò è dovuto all’emergere dell’esigenza, sempre più 

avvertita nella società attuale, di una regolamentazione giuridica delle problematiche 

bioetiche che possa offrire un orientamento ai comportamenti sociali e possa risolvere le 

controversie emergenti. Sospinte dal contributo di alcuni filosofi del diritto al dibattito 

nazionale ed internazionale negli ultimi decenni, le tematiche sia della bioetica che del 

biodiritto sono entrate sempre più di frequente a far parte del campo d’indagine della 

giusfilosofia. D’altronde ciò non sorprende se si tiene conto, da un lato della specificità 

della filosofia del diritto che, da sempre, riflette in modo critico su “come è” e “come 

dovrebbe essere” il diritto ed è chiamata ad applicare riflessioni già consolidate ad un 

ambito nuovo, dall’altro delle provocazioni che la bioetica pone alla giusfilosofia, 

costringendola a ripensare concetti e categorie tradizionali, a mettere alla prova 

argomentazioni, ad interrogarsi con nuove modalità sul rapporto individuo e società, 

natura e artificio, corpo e persona, soggettività e oggettività, libertà e responsabilità, 

dignità umana e diritti fondamentali125.  

                                                           
124 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., p. 39. 
125 L. PALAZZANI, Dalla bioetica al biodiritto, tra teoria e prassi, in L. D’AVACK, Diritti dell’uomo e 

biotecnologie: un conflitto da arbitrare, in “Rivista di filosofia del diritto”, n. 1, 2013, pp. 7-8. 



 

58 

Inoltre, il rifiuto delle politiche selettive e riduttive delle differenze genetiche 

non deve essere considerato solo in una dimensione individualistica, ma di fatto 

riguarda anche il diritto inalienabile delle generazioni future alla conservazione delle 

diversità genetiche, e non solo per la specie umana. Sono queste preoccupazioni ad aver 

determinato la negazione degli interventi sulla catena germinale dell’uomo, che 

altererebbero i caratteri ereditari126. In effetti in questo contesto è possibile sostenere 

che le capacità tecnologiche acquisite d’intervenire e modificare il patrimonio genetico 

degli essere viventi solleva con particolare urgenza l’inevitabile questione del 

riconoscimento e della tutela di un diritto all’integrità genetica che si riflette 

inevitabilmente sulle generazioni future127. 

In particolare il riferimento è alle tecnologie che sono finalizzate al 

potenziamento genomico o selettivo dell’individuo e che hanno effetti diretti sulle 

generazioni future, in quanto non potranno ricevere un genoma originario e/o frutto 

della combinazione naturale. Inoltre, vanno presi in considerazione anche gli effetti 

indiretti dati dal potenziamento tecnologico e che possono portare verso una condizione 

di trans umanità, realizzata attraverso un uomo così manipolato da far perdere la sua 

ontologica costitutività umana e giungendo ad una condizione di post-umanità128. A tal 

proposito risulta opportuno il pensiero del cardinale Elio Sgreccia che evidenzia quanto 

sia essenziale, per portare avanti l’eredità straordinariamente potente di cui disponiamo, 

“aggiustare” sempre le vele degli eventi della vita, anche quando il vento è contrario129. 

 

 

 

 

 
                                                           
126 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, 
cit., pp. 33-34. 
127 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., pp. 39-40. 
128 G. TARANTINO, Profili di responsabilità intergenerazionale. La tutela dell’ambiente e le tecnologie 

potenziative dell’uomo, Milano, Giuffrè, 2022, pp. 149-150. 
129 Cfr. E. SGRECCIA, Contro vento. Una vita per la bioetica, Milano, Effatà, 2018. 



 

59 

 3.2.1 Gli effetti diretti sulle generazioni future: l’ingegneria genetica 

 

Le terribili esperienze vissute dall’umanità durante il secondo conflitto mondiale 

(l’avvento dei regimi totalitari, la negazione di diritti e libertà fondamentali, le 

sperimentazioni sull’essere umano senza alcun rispetto per la persona) hanno portato 

alla proclamazione dell’intangibilità della dignità umana. In questi ultimi anni 

assistiamo, soprattutto nelle società occidentali, a un progresso scientifico e tecnologico 

senza precedenti per complessità, varietà e velocità dell’innovazione, oltre che per 

quantità e ampiezza di applicazioni. Il progresso delle conoscenze scientifiche e delle 

applicazioni tecnologiche in ambito biomedico e socio-sanitario risulta inarrestabile e 

continua a suscitare nuove domande in ambito etico sui confini di liceità di 

manipolazione della vita umana e non umana, presente e futura. Ai problemi ormai 

classici della bioetica (inizio vita e fine vita), si affacciano sempre nuove questioni 

(neuroscienze, biologia sintetica, biometria, nanotecnologie, telemedicina, robotica, 

ecc.), che suscitano discussioni vivaci, pluralistiche e interdisciplinari. Ad esempio, 

nell’ambito delle biotecnologie troviamo una serie di tecniche che permettono di 

correggere il DNA per ridisegnare le caratteristiche delle generazioni future, degli 

animali non umani e dell’ambiente130. Si pensi agli organismi geneticamente modificati, 

agli screening genetici su intere popolazioni, alla possibilità d’intervento sul genoma 

umano131. 

La ricerca scientifica porta, nell’ambito applicativo, anche a manipolazioni 

genetiche che comportano estese e flagranti prevaricazioni dei diritti umani. Si aprono 

nuovi e inquietanti scenari come, ad esempio nell’ambito sportivo, la programmazione 

genetica dei campioni132. Lo scienziato deve essere consapevole delle possibili 

                                                           
130  Cfr. M. BALISTRERI, G. CAPRANICO, M. GALLETTI, Biotecnologie e modificazioni genetiche. Scienza, 

etica, diritto, Bologna, il Mulino, 2020. 
131 U. VERGARI, Governare la vita tra biopotere e biopolitica, Trento, Tangram Edizioni Scientifiche, 
2010, p. 114. 
132 Nell’ambito della pratica denominata di Talent Identification, vengono impiegati test genetici prenatali 
e la selezione di cellule germinali ed embrionali ritenuti idonei per la “costruzione” del futuro campione, 

https://www.ibs.it/libri/autori/maurizio-balistreri
https://www.ibs.it/libri/autori/giovanni-capranico
https://www.ibs.it/libri/autori/matteo-galletti


 

60 

implicazioni del suo operare e la comunità sociale ha il diritto-dovere di impedire che si 

attenti, attraverso procedimenti di ricerca scientifica dei quali è difficile distinguere la 

fase ‘pura’ da quella ‘applicativa’, alla dignità della persona e alla stessa sopravvivenza 

del genere umano. Anche e soprattutto in questo campo, più che provvedimenti 

limitativi e repressivi, occorrono precisi atti normativi, di matrice e portata 

internazionali, aventi carattere generale e con funzione orientativa. Le obiezioni di 

coscienza a certe strumentalizzazioni tecnologiche delle ‘scoperte’ scientifiche sono un 

indicatore preciso della necessità che le applicazioni della ricerca scientifica si 

preoccupino di salvaguardare sempre i valori umani universali133. 

Tra i documenti internazionali che riconoscono, a vario titolo, tutela agli interessi della 

specie umana, dell’umanità e delle generazioni future possiamo ricordare la 

Raccomandazione n. 934/1982 con cui l’Assemblea parlamentare del Consiglio 

d’Europa afferma che gli artt. 2 e 3 della Convenzione europea per la salvaguardia dei 

diritti dell’uomo e delle libertà fondamentali (Roma, 1950) implicano «il diritto di 

ereditare caratteri genetici che non abbiano subito alcuna manipolazione»134. 

Con riferimento alla tutela dei diritti dell’uomo dalle potenziali minacce 

derivanti dalle applicazioni biotecnologiche e con prevedibili ripercussioni sulle 

generazioni future, occorre ricordare la Convenzione sui diritti umani e la biomedicina. 

Questa costituisce il primo trattato internazionale riguardante la bioetica e rappresenta 

un pietra miliare per lo sviluppo di regolamenti internazionali volti sia a orientare 

eticamente le politiche della ricerca di base e applicativa in ambito biomedico, sia a 

proteggere i diritti dell’uomo dalle potenziali minacce sollevate dagli avanzamenti 

biotecnologici. È stata promossa dal Consiglio d’Europa attraverso un comitato ad hoc 

                                                                                                                                                                          
con prevedibili derive eugenetiche. Per ulteriori informazioni si veda: S. SALARDI, Lo sport come diritto 

umano nell’era del post-umano, Torino, Giappichelli, 2019, p. 60. 
133 A. COFELICE, Diritti in costruzione: pace, sviluppo, ambiente, bioetica, in https://unipd-
centrodirittiumani.it/it/schede/Diritti-in-costruzione-pace-sviluppo-ambiente-bioetica/107 (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
134 A. PISANÒ, Sull’ampliamento della soggettività giuridica. Considerazioni sui diritti della specie 

umana, in A. MANCARELLA (a cura di), Filosofia e politica. Scritti in memoria di Laura Lippolis, Trento, 
Tangram Edizioni Scientifiche, 2015, pp. 305-306. 

https://unipd-centrodirittiumani.it/it/schede/Diritti-in-costruzione-pace-sviluppo-ambiente-bioetica/107
https://unipd-centrodirittiumani.it/it/schede/Diritti-in-costruzione-pace-sviluppo-ambiente-bioetica/107


 

61 

di esperti di bioetica ed è stata firmata a Oviedo il 4 aprile 1997. La Convenzione è stata 

integrata da tre protocolli aggiuntivi: a) un protocollo verte sul divieto di clonazione di 

esseri umani, sottoscritto a Parigi il 12 gennaio 1998; a) un secondo protocollo è 

relativo al trapianto di organi e tessuti di origine umana, sottoscritto a Strasburgo il 4 

dicembre 2001; c) un terzo protocollo riguarda la ricerca biomedica ed è stato firmato il 

25 gennaio 2005 a Strasburgo. La Convenzione non è stata adottata da tutti i Paesi 

dell’Unione Europea: Gran Bretagna, Germania, Belgio, Austria e altre nazioni non 

l’hanno sottoscritta, mentre altri Paesi, tra cui Francia, Svezia e Svizzera, l’hanno 

sottoscritta ma non ancora recepita. L’Italia ha recepito la Convenzione attraverso la 

legge del 28 marzo 2001 n. 145, ma non ha ancora predisposto gli strumenti per adattare 

l’ordinamento giuridico italiano ai principi e alle norme della Convenzione e dei 

Protocolli135. 

Altra pietra miliare, questa volta nell’ambito più specifico della genetica, è 

costituta dalla Dichiarazione universale sul genoma umano e i diritti umani, adottata 

all’unanimità dalla XXIX Conferenza Generale dell’UNESCO l’11 novembre del 1997. 

La Dichiarazione, approvata anche dall’Assemblea Generale delle Nazioni Unite il 9 

dicembre del 1998, riconosce gli importanti effetti positivi che derivano all’umanità 

dagli avanzamenti delle conoscenze sul genoma umano e afferma di non invocare 

restrizioni alla libertà della ricerca scientifica. La Dichiarazione segnala tuttavia 

l’esistenza di rischi che minaccerebbero i valori fondamentali della dignità umana e dei 

diritti dell’uomo nell’eventualità in cui scienza e tecnologia venissero applicate in modo 

inappropriato e senza attenta ponderazione. Allo scopo di prevenire tali rischi, la 

Dichiarazione insiste sull’importanza di richiedere il consenso informato prima di 

acquisire e utilizzare le informazioni genetiche personali, nonché di garantire la 

riservatezza dei dati. Le ricerche dovrebbero, inoltre, mirare a promuovere la salute 

pubblica; i benefici derivati dalla commercializzazione devono essere distribuiti e gli 

Stati devono vigilare perché le tecnologie biogenetiche non vengano utilizzate per scopi 
                                                           
135 Cfr. G. CORBELLINI, Convenzione di Oviedo, in “Enciclopedia della Scienza e della Tecnica”, Roma, 
Treccani, 2008. 



 

62 

non pacifici. La Dichiarazione invoca il divieto di qualsiasi discriminazione su basi 

genetiche, così come la clonazione riproduttiva di essere umani, in quanto giudicata 

contraria alla dignità umana. Essa afferma che la libertà di ricerca e la cooperazione 

internazionale possono aiutare uno sviluppo della ricerca biogenetica volta a 

promuovere il bene dell’umanità136. 

Da quanto emerso a livello internazionale, il rispetto e la tutela della persona 

sono un dovere primario degli Stati. Parallelamente alla protezione della dignità, le carte 

dei diritti contemporanee affermano anche la libertà della scienza. Per esempio, la 

nostra Costituzione promuove lo sviluppo della cultura e della ricerca scientifica (art. 9) 

e proclama la libertà della scienza e del suo insegnamento (art. 33). Tuttavia, questo non 

significa libertà e autonomia assoluta. La ragione è che i nuovi scenari delineati dalla 

scienza incidono indirettamente sulle opzioni di scelta nell’ambito morale e giuridico. 

Incidono in modo indiretto, perché non dicono che cosa si debba fare, ma nel momento 

in cui rendono possibile una opzione, chiedono indirettamente al diritto d’intervenire 

per rendere la fattibilità tecnica il più possibile sostenibile. Questo significa non limitare 

il progresso scientifico tout court, ma evitare che il solo interesse al progresso possa 

prevalere sull’interesse al rispetto della libertà, della dignità e della sicurezza dei 

soggetti coinvolti. Il diritto a fronte dei nuovi scenari di scelta è chiamato a diversi 

compiti, ossia promuovere l’accesso alle tecniche in maniera equa, promuovere canali 

istituzionali d’informazione al grande pubblico per consentire scelte consapevoli e 

garantire un adeguato bilanciamento degli interessi137.  

 

 

 

 

 

                                                           
136 ID., Dichiarazione universale sul genoma umano, in “Enciclopedia della Scienza e della Tecnica”, 
Roma, Treccani, 2008. 
137 S. SALARDI, Lo sport come diritto umano nell’era del post-umano, cit., pp. 70-71. 



 

63 

 3.2.2 Gli effetti indiretti sulle generazioni future: tra post-umanesimo e cyborg 

 

Il corpo, storicamente considerato da diverse prospettive etiche l’aspetto più limitato 

dell’essere umano, diviene oggi l’oggetto principale di trasformazione, aprendo così 

nuove vie verso l’homo possibilis. In sostanza siamo in presenza di uno spostamento 

infinito della soglia verso un “oltre” il corpo fisico che non conosce definizione, né 

limiti. Silvia Salardi evidenzia come «si è abbandonata l’idea di finitezza, di limitatezza 

fisica e, grazie alla disponibilità di mezzi tecnologici e farmacologici, si ritiene che il 

corpo umano sia suscettibile di innumerevoli, se non infinite, possibilità di 

trasformazione e, peraltro, senza controindicazioni»138. Vi è una tendenza al 

perfezionismo che nasce da un atteggiamento di rifiuto del corpo perché, invecchiando e 

morendo, crea disagio. Quel corpo invecchiato, imperfetto e mortale, viene ritenuto 

inadeguato alle proprie esigenze e aspettative e spinge a potenziare corpi e menti, 

sfuggendo ai molti limiti e ai dolori che di continuo si è costretti a sopportare. Tuttavia, 

occorre prendere in considerazione che la specie umana si “evolve” in qualcosa di 

prodotto, potremmo dire fabbricato, in laboratorio e frutto di desideri legati alla 

contingenza139. Laura Palazzani evidenzia come «l’uomo risulta affascinato dai nuovi 

scenari che si dischiudono con inedite possibilità d’intervento nei confronti della natura, 

nonostante sia consapevole che gli effetti di taluni interventi possono incidere sulla 

composizione più intima della realtà, mettendo in pericolo la sopravvivenza 

dell’umanità presente e futura»140. 

Questa concezione del corpo trova la sua formulazione filosofica più compiuta 

nel movimento denominato postumanesimo. «La categoria del post-umano, nelle 

intenzioni dei suoi promotori, ha la funzione di segnare il passaggio dall’era umana a 

quella post-umana in cui, non solo l’uomo diviene un superuomo grazie agli interventi 

sul corpo e sulla mente ma, trascendendo la sua stessa realtà corporea, diviene un diretto 
                                                           
138 Ivi, p. 35. 
139 G. TARANTINO, Profili di responsabilità intergenerazionale. La tutela dell’ambiente e le tecnologie 

potenziative dell’uomo, cit., p. 155. 
140 L. PALAZZANI, Introduzione alla biogiuridica, Torino, Giappichelli, 2002, pp. 5-6. 



 

64 

interlocutore delle macchine intelligenti. Il risultato finale di questa interazione uomo-

macchina è un soggetto che non è più solo umano, ma possiede degli elementi artificiali 

che lo rendono post-umano»141 e più esattamente un cyborg. Nel contesto della nuova 

ondata tecnologica si delinea il passaggio dalla bio-etica alla tecno-etica: dai problemi 

sollevati nell’ambito della biomedicina, ai quesiti delle nuove tecnologie emergenti. 

Tale passaggio evidenzia l’esigenza nell’etica della sostituzione del prefisso “bio” con il 

prefisso “tecno”. Dunque si assottiglia sempre più il riferimento alla dimensione del 

“bios”, nell’interazione convergente della biomedicina con altri ambiti scientifici e 

tecnologici precedentemente separati, nell’interfaccia umano-artificiale fino agli 

orizzonti (anticipati o solo immaginati) del post-umano142. 

Giovanni Tarantino evidenzia come il rischio derivante da tale condizione, 

dovuto alle moderne tecniche della scienza e della tecnologia, è quello di far perdere 

alle generazioni future quelle caratteristiche dell’humanum che da sempre hanno 

contraddistinto la specie umana fino allo stato attuale. Inoltre, non è da escludersi che 

una condizione di postumanità potrebbe avere come conseguenza estrema quella della 

stessa scomparsa della specie umana. Essa, invero, potrebbe estinguersi, in quanto 

sostituita da una nuova stirpe di cyborg che non avrebbe più le caratteristiche degli 

individui umani. Inoltre, con riferimento al potenziamento delle capacità cognitive 

umane143, realizzato anche per potere competere meglio con robot umanoidi dotati di 

intelligenza artificiale altamente performante, occorre considerare che in una ipotetica 

condizione di realizzata post-umanità (in cui la presenza di robot, completamente 

composti di parti meccaniche e dotati di intelligenza artificiale, potrebbero dimostrasi 

persino capaci di superare l’uomo), potrebbe verificarsi una competizione tra la specie 

umana e quella umanoide/robotizzata. Competizione che potrebbe culminare con 

                                                           
141 S. SALARDI, Lo sport come diritto umano nell’era del post-umano, cit., pp. 35-36. 
142 Cfr. L. PALAZZANI, Dalla bio-etica alla tecno-etica: nuove sfide al diritto, Torino, Giappichelli, 2017. 
143 Si pensi all’impiego dell’intelligenza artificiale attraverso l’impianto di microchip nel cervello o alla 
stimolazione magnetica transcranica. 



 

65 

l’estinzione della prima a vantaggio della seconda144. Conseguentemente il diritto è 

chiamato ad individuare i limiti delle applicazioni della ricerca, oltre i quali si pone in 

pericolo la sopravvivenza del singolo e della specie umana145. 

Si ritiene che il cyborg sia una sorta di auto evoluzione dell’uomo, frutto del 

progresso tecnologico, e in fondo gli atleti paralimpici costituirebbero già una concreta 

manifestazione di questa realtà146. A tal proposito proprio in questo settore si è avuta 

una sentenza storica, ossia quella del Tribunale arbitrale dello sport di Losanna che, con 

decisione del 15 maggio 2008, ammette a gareggiare l’atleta paralimpico Oscar 

Pistorius147 con i normodotati. Questa pronuncia è passata alla storia, non solo per tale 

ammissione, ma soprattutto in quanto porta con sé una visione di fondo della normalità 

che risulta emancipata dalla dotazione naturale148. La vera innovazione di questa 

decisione, seguendo il ragionamento di Stefano Rodotà, consiste nel riconoscimento del 

fatto che la normalità non è più soltanto quella naturalmente determinata, ma anche 

quella artificialmente costituita; in quanto l’accesso alle tecnologie viene considerato un 

diritto fondamentale149. 

Chi ritiene che la normalità abbia caratteri costitutivi innati lo fa sulla base di 

una prospettiva naturalistica secondo cui nella Natura si troverebbero regole e valori 

predeterminati a cui improntare una vita umana, ovvero ciò che è naturale è buono e va 

seguito. Questa concezione della natura ha a lungo influenzato il concetto di 

eguaglianza ritenuta, in questa prospettiva, un’eguaglianza descrittiva di proprietà 

essenziali dell’essere umano. Luigi Ferrajoli evidenzia come «l’emancipazione da 
                                                           
144 G. TARANTINO, Profili di responsabilità intergenerazionale. La tutela dell’ambiente e le tecnologie 

potenziative dell’uomo, cit., pp. 159-160. 
145 Cfr. F. PARENTE, Dalla persona biogiuridica alla persona neuronale e cybernetica, Napoli; ESI, 2018. 
146 S. SALARDI, Lo sport come diritto umano nell’era del post-umano, cit., p. 88. 
147 Oscar Leonard Carl Pistorius nasce senza le tibie e subisce l’amputazione ad appena 11 mesi di 
entrambe le estremità sotto le ginocchia. Sarà campione paralimpico nel 2004 sui 200 metri piani e nel 
2008 sui 100, 200 e 400 metri piani. Correva grazie a particolari protesi in fibra di carbonio, denominate 
cheetah (ghepardo). Per ulteriori informazioni si veda 
https://www.corriere.it/sport/23_novembre_24/oscar-pistorius-storia-come-ha-perso-gambe-successi-
sportivi-l-omicidio-compagna-carcere-3deb3f7c-8aff-11ee-b494-38fb28166ce6.shtml (data ultima 
consultazione 31/03/2025) 
148 S. SALARDI, Lo sport come diritto umano nell’era del post-umano, cit., p. 88. 
149 Cfr. S. RODOTÀ, Il diritto di avere diritti, Roma-Bari, Laterza, 2015. 

https://it.wikipedia.org/wiki/Giochi_paralimpici
https://it.wikipedia.org/wiki/200_metri_piani
https://it.wikipedia.org/wiki/100_metri_piani
https://it.wikipedia.org/wiki/400_metri_piani
https://it.wikipedia.org/wiki/Fibra_di_carbonio
https://www.corriere.it/sport/23_novembre_24/oscar-pistorius-storia-come-ha-perso-gambe-successi-sportivi-l-omicidio-compagna-carcere-3deb3f7c-8aff-11ee-b494-38fb28166ce6.shtml
https://www.corriere.it/sport/23_novembre_24/oscar-pistorius-storia-come-ha-perso-gambe-successi-sportivi-l-omicidio-compagna-carcere-3deb3f7c-8aff-11ee-b494-38fb28166ce6.shtml


 

66 

questa concezione, frutto della separazione tra diritto e natura, nonché tra diritto e 

morale»150, si è avuta solo quando si è superata l’eguaglianza secondo parametri 

biologico-fattuali, considerati naturali, in favore di una definizione normativa, ovvero 

eguaglianza come eguale libertà nei diritti151.  

Ben venga se questo porta a delle aperture volte a garantire a categorie di 

soggetti storicamente discriminate aspettative e prestazioni, nella più ampia cornice del 

diritto alla salute e allo sviluppo della propria personalità, attraverso l’uso delle 

tecnologie. Oltretutto nel caso di specie si tratta di protesi per compensare una disabilità 

che peraltro, nella motivazione della sentenza risulta che, allo stato attuale non vi sono 

prove scientifiche che possano dimostrare un vantaggio competitivo. In sostanza si 

tratta di tecnologie per finalità terapeutiche e non potenzianti.  

Tuttavia occorre evitare deviazioni eccessive e, dunque, aperture nell’ambito del 

potenziamento. A tal proposito occorre ricordare che il diritto, pur non avendo il 

compito di limitare il progresso scientifico e tecnico, ha lo scopo di evitare che il solo 

interesse a tale progresso possa ledere o prevalere sull’interesse al rispetto della libertà, 

della dignità e della sicurezza dei soggetti coinvolti152 e, potremmo aggiungere, degli 

interessi dell’intero genere umano presente e futuro. 

 

 

 

 

 
                                                           
150 Cfr. L. FERRAJOLI, Principia juris. Teoria del diritto e della democrazia. Vol. 1: Teoria del diritto, 
Roma-Bari, Laterza, 2007. 
151 A tal proposito occorre ricordare che per avere un sistema meritocratico, è necessario valorizzare 
l’uguaglianza e non l’egualitarismo. Il vero teorico dell’egualitarismo è il giornalista e agitatore politico 
François-Noël Babeuf, che sottolinea l’eguaglianza degli uomini nei bisogni, per cui devono avere tutti un 
trattamento uguale. Su questa linea è pure Karl Marx, quando, nella Critica al programma di Gotha, 
afferma che, da ognuno secondo le sue capacità, si deve passare a ognuno secondo i suoi bisogni. Ma se 
nei bisogni siamo uguali, nelle capacità siamo, invece, diversi: esse, in questa versione dell’egualitarismo, 
verrebbero punite e non già premiate, stabilendo, peraltro, una diseguaglianza nei doveri. N. MATTEUCCI, 
Lo Stato moderno. Lessico e percorsi, cit., pp. 201-202. 
152 S. SALARDI, Lo sport come diritto umano nell’era del post-umano, cit., p. 70. 



 

67 

3.3 Macrosettore economico 

 

Un ulteriore ambito d’influenza nei riguardi delle generazioni future è costituito dal 

macrosettore economico. In particolare il riferimento è costituito dal settore 

previdenziale, del debito pubblico e delle esternalità negative. 

Raffaele Bifulco, con riferimento agli aspetti economici, ritiene che la 

responsabilità intergenerazionale ha solo un carattere sussidiario e integrativo. Precisa 

che tale tesi non si fonda sulla errata convinzione che le scelte economiche, del tipo più 

diverso, non abbiano riflessi sulle generazioni future, poiché sarebbe troppo facile 

dimostrare il contrario. Ma sul fatto che, a differenza delle politiche ambientali e 

biotecnologiche, le politiche economiche, così come quelle previdenziali e finanziarie 

non attente alle generazioni future, per quanto abbiano indubbi riflessi dannosi sul 

futuro immediato e remoto, possono essere “raddrizzate” nel corso del tempo153.  

Alla luce di tale visione è possibile affermare che, in linea di principio, 

sicuramente è possibile porre rimedio. Tuttavia, è un dato di fatto che affinché non si 

coinvolgano le generazioni che non hanno beneficiato di determinate politiche 

economiche espansionistiche, è necessario un cambio di rotta in tempi brevi. Infatti, si 

pensi al debito pubblico o al sistema previdenziale, se ciò non dovesse accadere e si 

dovessero coinvolgere diversi decenni154 inevitabilmente ricadranno costi significativi e 

non compensati sulle generazioni successive. Inoltre, vi è un ulteriore aspetto che 

generalmente viene trascurato nell’ambito giuridico, ossia le esternalità negative che il 

modello di contabilità tradizionale genera inesorabilmente coinvolgendo anche le 

generazioni future. Nel caso di specie, peraltro, non si è mai posto rimedio per dar vita 

                                                           
153 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, 
cit., pp. 35-36. 
154 Un interessante studio di Roberto Artoni, ex commissario Consob e docente emerito di Scienza delle 
finanze all’Università Bocconi di Milano, analizza l’andamento del rapporto debito-Pil individuando 
quattro fasi di impennata: le prime tre riassorbite nel giro di qualche anno, l’ultima (quella che stiamo 
vivendo da oltre trent’anni) è ormai cronica, nonostante gli sforzi compiuti. Cfr. R. ARTONI, Interventi di 

politica economica 2020-2023, Milano, FrancoAngeli, 2014; Cfr. E. MARRO, Debito pubblico: come, 

quando e perché è esploso in Italia, in “Il Sole 24 Ore”, 21 ottobre 2018. 



 

68 

ad un cambio di rotta virtuoso. Queste sono le ragioni per cui è necessaria l’adozione di 

politiche economiche, previdenziali, contabili attente agli interessi delle generazioni 

future.  

 

 

3.3.1 Il debito pubblico e gli effetti sulle generazioni future 

 

È proprio nei confronti dei cosiddetti diritti sociali, cioè di quei diritti indicati come di 

terza generazione in quanto attributivi di pretese di prestazioni verso lo Stato, che i 

diritti delle generazioni future potrebbero giocare un ruolo di contrappeso. Si pensi al 

conflitto intergenerazionale legato all’accumulazione del debito pubblico che favorisce 

le generazioni che godono dei benefici delle maggiori risorse rese disponibili 

dall’accensione del debito e svantaggia le generazioni che, invece, dovranno colmare il 

debito attraverso il prelievo fiscale o il suo congelamento. In questo caso 

l’indebitamento potrebbe trovare un limite nel principio di responsabilità 

intergenerazionale, oltre che in indicatori alternativi per la contabilità nazionale155. 

Nel 1982 il presidente della Banca d’Italia Ciampi, poi divenuto presidente della 

repubblica, mette in guarda i Governi dall’usare l’arma della spesa pubblica con 

eccessiva disinvoltura, per evitare di creare quel colossale debito che poi si è 

materializzato e che da trent’anni ci pende, affilatissimo, sul collo, rubandoci il futuro. 

Tra l’altro affermava: «vengono allegramente introdotti sistemi di intervento pubblico 

che comportano nel presente, e ancor più nel futuro, spese incompatibili con le più 

ottimistiche previsioni di crescita». Le parole di Ciampi cadono nel vuoto. I Governi 

italiani che si succedono negli anni Ottanta continuano a mantenere saldi primari 

negativi al limite dell’indecenza (si sfiora il 15%), sorvolando disinvoltamente sulla 

disciplina di bilancio. È in questi anni che il debito decolla, anche perché con 

un’inflazione che non scende sotto il 10% fino al 1985, per trovare acquirenti di BOT e 
                                                           
155 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, 
cit., p. 38. 



 

69 

BTP il tasso medio dei titoli di Stato resta sempre a doppia cifra. Il mostro del debito 

diventa spaventoso: nel 1980 era appena sotto il 60%, ma dieci anni dopo è già volato al 

100% del Pil e nel 2024 risulta pari al 137,8%156. 

Qualsiasi azienda di erogazione, e dunque lo Stato, ha come compito primario 

quello di raggiungere gli scopi per i quali è stata istituita, ma tale obiettivo deve essere 

raggiunto nel rispetto delle condizioni di equilibrio tra entrate e uscite, quindi, 

attraverso il principio costituzionale del pareggio di bilancio. Si potrebbe obiettare che 

tale principio elimini completamente la possibilità di ricorrere, in casi eccezionali, alla 

politica fiscale come strumento di politica macroeconomica, e questo potrebbe essere un 

costo troppo elevato rispetto ai benefici che ne deriverebbero. Ecco perché la soluzione 

ideale appare quella di inserire un tetto massimo d’indebitamento da saldare entro 

termini brevi ben determinati. In questo modo si potrebbe garantire il ricorso alla 

politica fiscale come leva per lo sviluppo senza che questa provochi un indebitamento 

cronico con conseguenti ingiustizie intergenerazionali. La soluzione non è data dalla 

corrente del neoliberismo d’ispirazione smithiana (in voga a partire dagli anni 80’ del 

secolo scorso e tuttora in corso), ma dal perfezionamento del sistema ad economia mista 

d’ispirazione keynesiana che è possibile definire con il neologismo poliseconomia 

sostenibile157. Dunque, per garantire equità risulta essenziale che la classe politico-

dirigente attui quelle modifiche costituzionali necessarie a rendere obbligatorio il 

pareggio di bilancio. In tal modo, evidenzia Nicola Matteucci, si riuscirebbe a sradicare 

una prassi diffusa nell’ambito politico, ossia garantire benefici immediati, conquistando 

                                                           
156 Cfr. E. MARRO, Debito pubblico: come, quando e perché è esploso in Italia, cit.  
Con riferimento all’intera area dell’Unione Europea anche qui il debito pubblico affonda le radici nella 
storia e con riferimento al rapporto debito pubblico/Pil, dopo essere rimasto relativamente stabile intorno 
al 60% del Pil dal 2000 al 2008, è aumentato drasticamente al 73% nel 2009, in seguito alla crisi 
finanziaria. Il rapporto debito pubblico/ Pil ha continuato ad aumentare fino al 2014 quando si è attestato 
all’87%. Da allora, il tasso pur essendo diminuito costantemente, si è attestato all’80% nel 2018. Per 
ulteriori informazioni si veda https://www.istat.it/economia-europea-millennio/bloc-4c.html?lang=it (data 
ultima consultazione 31/03/2025). 
157 M. DE CILLIS, E-Democracy deliberativa, Economia sostenibile e Bioetica. Tra regno dei fini, dei 

mezzi e dei valori nell’era post Covid 19, Roma, Aracne, 2021, p. 96. 

https://www.istat.it/economia-europea-millennio/bloc-4c.html?lang=it


 

70 

così facili consensi elettorali, ma scaricando i costi di ciò sul domani, cioè sulle future 

generazioni158.  

Non a caso, nel corso della seconda parte della XVI legislatura, in concomitanza 

con l’acuirsi delle tensioni sui debiti sovrani dell’area dell’Euro, è emersa a livello 

comunitario l’esigenza di introdurre, preferibilmente con norme di rango costituzionale, 

la “regola aurea” del pareggio di bilancio. Così il Parlamento italiano ha provveduto a 

introdurre nella Carta costituzionale il principio del pareggio di bilancio e della 

sostenibilità del debito delle pubbliche amministrazioni159. 

Il disegno di legge costituzionale recante l’introduzione di tale principio nella 

Carta costituzionale è stato definitivamente approvato il 18 aprile 2012, ed è ora 

divenuto la legge costituzionale n. 1/2012, pubblicata nella G.U. del 23 aprile 2012. Le 

nuove disposizioni costituzionali hanno trovano applicazione a decorrere dall’esercizio 

finanziario relativo all’anno 2014. Quanto al contenuto, la citata legge costituzionale, 

novellando gli articoli 81, 97, 117 e 119 Cost., introduce il principio dell’equilibrio tra 

entrate e spese del bilancio, cd. “pareggio di bilancio”, correlandolo a un vincolo di 

sostenibilità del debito di tutte le pubbliche amministrazioni, nel rispetto delle regole in 

materia economico-finanziaria derivanti dall’ordinamento europeo160. In particolare, il 

principio del pareggio è contenuto nel novellato articolo 81, il quale stabilisce, al primo 

comma, che lo Stato assicura l’equilibrio tra le entrate e le spese del proprio bilancio, 

tenendo conto delle diverse fasi, avverse o favorevoli, del ciclo economico. Ai sensi del 

secondo comma dell’articolo 81, alla regola generale dell’equilibrio di bilancio è 

possibile derogare, facendo ricorso all’indebitamento, solo al fine di considerare gli 

effetti del ciclo economico e al verificarsi di eventi eccezionali, che ai sensi dell’articolo 

                                                           
158 N. MATTEUCCI, Lo Stato moderno. Lessico e percorsi, cit., p. 289. 
159 M. DE CILLIS, Diritto, Economia e Bioetica ambientale nel rapporto con le generazioni future, cit., pp. 
123-124. 
160 ID., E-Democracy deliberativa, Economia sostenibile e Bioetica. Tra regno dei fini, dei mezzi e dei 

valori nell’era post Covid 19, cit., p. 97. Inoltre, per ulteriori informazioni sul pareggio di bilancio in 
Costituzione, si veda 
https://leg16.camera.it/465?area=1&tema=496&Il+pareggio+di+bilancio+in+Costituzione#:~:text=In%2
0particolare%2C%20il%20principio%20del,o%20favorevoli%20%2D%20del%20ciclo%20economico 
(data ultima consultazione 31/03/2025) . 

http://www.normattiva.it/uri-res/N2Ls?urn:nir:stato:legge.costituzionale:2012;1
https://leg16.camera.it/465?area=1&tema=496&Il+pareggio+di+bilancio+in+Costituzione#:~:text=In%20particolare%2C%20il%20principio%20del,o%20favorevoli%20%2D%20del%20ciclo%20economico
https://leg16.camera.it/465?area=1&tema=496&Il+pareggio+di+bilancio+in+Costituzione#:~:text=In%20particolare%2C%20il%20principio%20del,o%20favorevoli%20%2D%20del%20ciclo%20economico


 

71 

5 della legge costituzionale possono consistere in gravi recessioni economiche, crisi 

finanziarie e gravi calamità naturali161. 

Tuttavia, proprio la possibilità di derogare e le congiunture economiche legate al 

Covid 19, non ha modificato sostanzialmente la situazione precedente alla legge 

costituzionale in questione. Infatti i governi di quasi tutti i Paesi del pianeta, nel pieno 

della pandemia, hanno incrementato considerevolmente la spesa pubblica. L’Italia ha 

portato il deficit pubblico annuale tra i 150 e i 160 miliardi nel triennio 2020-2022, 

ossia tra l’8 e il 10% del Pil. L’incremento del deficit pubblico è dipeso sicuramente 

dalla caduta del Pil che ha comportato minori entrate per lo Stato, ma anche 

dall’aumento di alcune voci di spesa sociale. Il più conosciuto e corposo tra questi è 

stato il Superbonus 110% che si è contraddistinto per una generosità senza precedenti 

nei confronti dei singoli beneficiari. Infatti questo conferisce ai proprietari di immobili 

una detrazione fiscale pari al 110% del costo dei lavori volti all’efficientamento 

energetico e al consolidamento statico o alla riduzione del rischio sismico. Un’aliquota 

del 110% per una detrazione fiscale implica che l’intero costo degli interventi sia a 

carico dello Stato, mentre i beneficiari, oltre a trasferire completamente l’onere dei 

lavori sui conti pubblici, ricevono un ulteriore trasferimento pari al 10% del costo 

stesso. Di fatto quest’aliquota ha invertito il normale funzionamento del mercato: di 

norma un committente preferirebbe spendere il meno possibile per dei lavori sul proprio 

immobile, incentivando quindi le imprese edili a competere su prezzi e qualità 

dell’offerta. Invece, una detrazione del 110% rende più conveniente selezionare il 

lavoro più costoso a parità di qualità. Da questo consegue quindi un incentivo generale 

per le imprese edili ad aumentare i prezzi. Un ulteriore elemento distorsivo è la 

cedibilità del credito fiscale. Poiché la detrazione fiscale da Superbonus è fruibile dal 

beneficiario solo in quattro quote annuali di pari importo, alla luce della generosità 

dell’aliquota molti non avrebbero avuto la capienza fiscale per assorbire interamente 
                                                           
161 Per ulteriori informazioni sul pareggio di bilancio in Costituzione, si veda 
https://leg16.camera.it/465?area=1&tema=496&Il+pareggio+di+bilancio+in+Costituzione#:~:text=In%2
0particolare%2C%20il%20principio%20del,o%20favorevoli%20%2D%20del%20ciclo%20economico 

(data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://leg16.camera.it/465?area=1&tema=496&Il+pareggio+di+bilancio+in+Costituzione#:~:text=In%20particolare%2C%20il%20principio%20del,o%20favorevoli%20%2D%20del%20ciclo%20economico
https://leg16.camera.it/465?area=1&tema=496&Il+pareggio+di+bilancio+in+Costituzione#:~:text=In%20particolare%2C%20il%20principio%20del,o%20favorevoli%20%2D%20del%20ciclo%20economico


 

72 

l’incentivo. Ad esempio, un lavoratore dipendente con un reddito lordo annuo di circa € 

30.000 potrebbe beneficiare al massimo di una detrazione pari a circa € 5.500 annui 

(l’Irpef che paga), cioè € 22.000 in quattro anni. Questo meccanismo avrebbe ridotto di 

molto l’utilizzo del Superbonus e l’avrebbe reso ancora più regressivo, perché i 

contribuenti più capienti sono quelli con i redditi maggiori. Per questo è stata prevista la 

cedibilità dei crediti: un contribuente incapiente ha avuto modo di trasferire a terzi il 

proprio credito fiscale verso lo Stato, come ad esempio alla ditta che effettua i lavori o a 

una banca, riuscendo quindi a beneficiare immediatamente dell’intero bonus. Purtroppo 

la cedibilità ha rinforzato l’incentivo a non curarsi o, peggio ancora, a massimizzare il 

costo dei lavori, dato che ha eliminato i vincoli di capienza e liquidità che avrebbero 

frenato l’incentivo. Non solo, di fronte all’esplosione del peso dei bonus edilizi sulle 

casse dello Stato e alle preoccupazioni circa le frodi, sono state introdotte numerose 

modifiche alla disciplina di questi bonus, creando considerevole incertezza sul mercato 

dei corrispettivi crediti fiscali162. A questo si devono aggiungere gli effetti negativi 

derivanti dai numerosi casi in cui, attraverso false attestazioni, si è persino beneficiato 

degli incentivi senza realizzare nessun lavoro163. 

L’auspicio è che in futuro la tendenza si possa invertire anche se, in base al 

Documento di Economia e Finanza, nei prossimi anni non è prevista una riduzione del 

debito164. 

                                                           
162 G. GOTTARDO, Superbonus 110% e le sue conseguenze, in 
https://www.treccani.it/magazine/agenda/articoli/economia-e-innovazione/superbonus.html (data ultima 
consultazione 31/03/2025); AA.VV., L’impatto economico del superbonus 110% e il costo effettivo per lo 

Stato dei bonus edilizi, in “Fondazione Nazionale dei Commercialisti”, 22 dicembre 2022. 
163 Con riferimento alle frodi e al peso delle stesse sulle casse dello Stato, i fatti di cronaca risultano 
essere numerosi e tra i tanti si segnalano i seguenti: https://www.rainews.it/articoli/2023/05/verona-truffe-
superbonus-da-17-milioni-e-riciclaggio-dei-crediti-10-arresti-b9320ae2-47b8-46a8-950d-
51b0e277a757.html (data ultima consultazione 31/03/2025); 
https://www.rainews.it/tgr/piemonte/articoli/2024/07/truffa-del-superbonus-duemila-truffati-ci-sono-
anche-dei-piemontesi-0e253475-9c09-474a-abce-c2cb460bd793.html (data ultima consultazione 
31/03/2025); https://www.rainews.it/tgr/fvg/articoli/2022/10/superbonus-110-truffe-agenzia-entrate-
circolare-02a9cf04-b203-4af5-851e-2d31353bbde1.html (data ultima consultazione 31/03/2025); 
https://www.ilsole24ore.com/art/superbonus-ecco-quanto-pesano-frodi-crediti-e-correttivi-arrivo-
AEQfaPDB?refresh_ce=1 (data ultima consultazione 31/03/2025). 
164 Il debito italiano nel 2024 è pari al 137,8% e si prevede che aumenti al 138,9% nel 2025 e al 139,8% 
nel 2026. Così, nel quadro tendenziale del Def il debito inverte la rotta rispetto al sentiero di discesa 

https://www.treccani.it/magazine/agenda/articoli/economia-e-innovazione/superbonus.html
https://www.rainews.it/articoli/2023/05/verona-truffe-superbonus-da-17-milioni-e-riciclaggio-dei-crediti-10-arresti-b9320ae2-47b8-46a8-950d-51b0e277a757.html
https://www.rainews.it/articoli/2023/05/verona-truffe-superbonus-da-17-milioni-e-riciclaggio-dei-crediti-10-arresti-b9320ae2-47b8-46a8-950d-51b0e277a757.html
https://www.rainews.it/articoli/2023/05/verona-truffe-superbonus-da-17-milioni-e-riciclaggio-dei-crediti-10-arresti-b9320ae2-47b8-46a8-950d-51b0e277a757.html
https://www.rainews.it/tgr/piemonte/articoli/2024/07/truffa-del-superbonus-duemila-truffati-ci-sono-anche-dei-piemontesi-0e253475-9c09-474a-abce-c2cb460bd793.html
https://www.rainews.it/tgr/piemonte/articoli/2024/07/truffa-del-superbonus-duemila-truffati-ci-sono-anche-dei-piemontesi-0e253475-9c09-474a-abce-c2cb460bd793.html
https://www.rainews.it/tgr/fvg/articoli/2022/10/superbonus-110-truffe-agenzia-entrate-circolare-02a9cf04-b203-4af5-851e-2d31353bbde1.html
https://www.rainews.it/tgr/fvg/articoli/2022/10/superbonus-110-truffe-agenzia-entrate-circolare-02a9cf04-b203-4af5-851e-2d31353bbde1.html
https://www.ilsole24ore.com/art/superbonus-ecco-quanto-pesano-frodi-crediti-e-correttivi-arrivo-AEQfaPDB?refresh_ce=1
https://www.ilsole24ore.com/art/superbonus-ecco-quanto-pesano-frodi-crediti-e-correttivi-arrivo-AEQfaPDB?refresh_ce=1


 

73 

3.3.2 Il sistema previdenziale nel rapporto intergenerazionale 

 

Il sistema previdenziale retributivo sul quale si fonda ancora in gran parte la previdenza 

pubblica in Italia, potrebbe porre in serio pericolo le capacità finanziarie delle 

generazioni future, cui spetterà in sostanza pagare i contributi pensionistici ad una 

porzione di popolazione sempre più estesa rispetto a quella attiva (a causa del 

prolungamento dell’età media e della notevole diminuzione della natalità negli anni più 

recenti). In questo ambito si pone il problema di come affrontare i tagli pensionistici e 

come ripartirli equamente tra le diverse generazioni. Il problema sorge in quanto, come 

è noto, in ogni sistema pensionistico la fase della contribuzione è temporalmente 

distinta da quella della fruizione del trattamento pensionistico, e ciò è vero 

indifferentemente dal sistema di finanziamento prescelto. Un sistema pensionistico 

equo, dunque, deve essere strutturato in maniera tale che l’ampiezza della prestazione, 

di ciò che si riceve cioè, sia commisurata all’ampiezza delle contribuzioni165.  

L’ex presidente dell’Inps Pasquale Tridico, nella sua recente pubblicazione, 

evidenzia uno dei casi più eclatanti dei privilegi pensionistici che hanno danneggiato le 

generazioni future. Senza mezzi termini parla dello scandalo delle baby pensioni, di cui 

ancora oggi si paga il peso. Ricorda come nel 1973, quando ancora ci si cullava 

nell’illusione di una crescita senza fine e per via di tendenze clientelari, con il governo 

Rumor si arrivò a concedere alle dipendenti pubbliche con figli di andare in pensione 

dopo 14 anni, sei mesi e un giorno di lavoro e ai dipendenti pubblici uomini di essere 

collocati a riposo dopo 19 anni sei mesi e un giorno di contributi. Il risultato è stato 

quello di consentire a persone con poco più di 40 anni di accedere alla pensione. Tridico 

evidenzia come in Italia vi sono state circa 256 mila persone che hanno ricevuto la 

pensione in un’età giovane, soprattutto negli anni Settanta e Ottanta. Inoltre, come le 

                                                                                                                                                                          
indicato nella Nadef (Nota di Aggiornamento di Economia e Finanza). Per ulteriori informazioni sul Def, 
si veda https://www.ilsole24ore.com/art/oggi-cdm-previsioni-economiche-ecco-possibili-novita-arrivo-
AF8qWYQD (data ultima consultazione 31/03/2025). 
165 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, 
cit., p. 37. 

https://www.ilsole24ore.com/art/oggi-cdm-previsioni-economiche-ecco-possibili-novita-arrivo-AF8qWYQD
https://www.ilsole24ore.com/art/oggi-cdm-previsioni-economiche-ecco-possibili-novita-arrivo-AF8qWYQD


 

74 

stesse, siano costate 102 miliardi di euro alle casse dello Stato166. Tiziana Andina, acuta 

analista dei rapporti trasgenerazionali, afferma che questo ha fatto registrare 

«conseguenze sul piano della giustizia sociale e della giustizia tra le generazioni»167.  

Ecco che ora eventuali tagli o riduzioni delle prestazioni, dovute all’enorme peso 

della spesa pensionistica sul bilancio statale, colpiscono coloro che, ad oggi, non sono 

ancora fruitori delle prestazioni pensionistiche e che sono lontani, dal punto di vista 

anagrafico, dal raggiungimento dell’età della pensione. Per costoro, evidentemente, non 

vi sarà proporzione tra il carico contributivo e le prestazioni pensionistiche di cui 

potranno godere in futuro. Si spiega così il faticoso tentativo di passare dal sistema 

previdenziale retributivo a quello contributivo, realizzato in Italia con la legge n. 

335/1995 di riforma del sistema pensionistico obbligatorio e complementare168.  

Come si può notare anche nel campo pensionistico si pone un problema di equità 

intergenerazionale. Pertanto è necessario che i benefici di una generazione non si 

traducano in costi non compensati sulle generazioni future, in termini di riduzione della 

pensione o allungamento sproporzionato dell’età pensionabile. Inoltre, è necessario 

migliorare la quantità e la qualità dell’occupazione per evitare domani di avere una 

massa di anziani da assistere. La precarietà e i bassi salari che colpiscono i giovani 

determinano anche il loro futuro previdenziale: un lavoro povero frutterà una pensione 

povera169. In particolare, una vera riforma e un piano a lungo termine potranno essere 

decisi solo attraverso l’aumento del tasso di occupazione, la promozione della parità di 

genere sul posto di lavoro, la lotta alla precarietà e il rafforzamento del sistema di 

contribuzione previdenziale170. 

                                                           
166 Cfr. P. TRIDICO, E. MARRO, Il lavoro di oggi la pensione di domani. Perché il futuro del Paese passa 

dall’Inps, Milano, Solferino, 2023. 
167 T. ANDINA, Transgenerazionalità. Una filosofia per le generazioni future, Roma, Carocci, 2020, p. 
148. 
168 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, 
cit., p. 37. 
169 Cfr. P. TRIDICO, E. MARRO, Il lavoro di oggi la pensione di domani. Perché il futuro del Paese passa 

dall’Inps, cit. 
170 Cfr. C. TESTUZZA, Previdenza: il fenomeno delle baby pensioni e lo squilibrio di oggi tra pensionati e 

lavoratori attivi, in “Il Sole 24 Ore”, 6 marzo 2023. 



 

75 

3.3.3 Le esternalità negative del sistema contabile e gli effetti intergenerazionali 

 

Passiamo ora ad esaminare il ruolo essenziale che viene a svolgere la contabilità 

nell’ambito ambientale e sociale. In base al modello di contabilità tradizionale vigente 

si contabilizza l’ammortamento dei macchinari, il costo delle risorse umane, delle 

materie prime aventi un mercato, ecc. Ciò che non compare è l’uso delle risorse 

ambientali che non hanno mercato, come l’aria utilizzata per lo scarico di sostanze 

inquinanti, l’acqua sorgiva, ecc.; si tratta dei cosiddetti beni comuni. In assenza di 

regolamentazione nessuna società, ad esempio, produttrice di energia elettrica, 

rimborserà i danni provocati dall’inquinamento determinato dalle emissioni inquinanti 

in atmosfera, magari per l’utilizzo di fonti fossili. Di conseguenza, l’uso di energia 

elettrica da parte degli utenti non rifletterà i costi legati all’utilizzo di risorse ambientali. 

Questi vengono definiti costi esterni (o esternalità negative) poiché non vengono pagati 

dall’inquinatore sotto il profilo economico, ma dalla società in termini di degrado 

ambientale e aumento dell’incidenza di diverse malattie. Tutto questo in quanto 

l’azienda utilizza risorse senza prezzo nello stesso modo in cui vengono usate le risorse 

cui è attribuito un prezzo. Questo dimostra che anche se il sistema di mercato sembra 

essere efficiente nell’uso di risorse caratterizzate da un prezzo, non riesce a guidare 

correttamente le imprese verso un uso efficiente delle risorse ambientali che non hanno 

un prezzo. Solo nell’ipotesi in cui l’inquinatore prenda in considerazione i costi esterni 

e li internalizzi, ossia li faccia propri mediante contabilizzazione, sarà possibile spingere 

il livello di produzione ottimale di un mercato guidato dalla ricerca del profitto verso un 

livello di produzione sostenibile. Si potrebbe allora pensare che la soluzione sia data 

dalla cosiddetta contabilità ambientale, poiché nel caso specifico si prendono in 

considerazione tutti i costi che l’impresa sostiene per ridurre gli impatti con l’ambiente 

(costi di depurazione, di smaltimento rifiuti, ecc.) e i ricavi connessi (recuperi, 

reimpieghi, ecc.). Tuttavia, questo modello risulta già vecchio e fallimentare. Infatti, a 

ben vedere, si hanno effetti perversi non solo nell’ipotesi d’inquinamento ambientale, 

ma anche nel caso di assenza di inquinamento, ossia, quando vi è un uso sregolato ed 



 

76 

eccessivo delle risorse naturali. Si prenda in considerazione il caso di un imprenditore 

agricolo che per irrigare i propri campi utilizza acqua sorgiva mediante pompe elettriche 

alimentate da pannelli fotovoltaici. L’imprenditore, nel caso in questione, non 

sostenendo costi né in termini idrici, né in termini di energia elettrica, né in termini di 

costi di depurazione o di smaltimento rifiuti, dunque in assenza di costi variabili, non 

avrà alcun incentivo a fare un uso accorto di acqua o a utilizzare varietà botaniche con 

minor fabbisogno idrico. L’effetto che ne consegue è la salinizzazione delle acque 

sorgive e l’inutilizzazione di tale risorsa a scapito degli altri imprenditori agricoli e degli 

usi civili. Come si può facilmente notare, l’inefficacia del modello di contabilità 

ambientale è legata proprio alla mancanza della contabilizzazione dell’uso, che talvolta 

si traduce in abuso, delle risorse ambientali. Inoltre, non sono da trascurare i risvolti 

psicologici conseguenti all’ipotetica adozione di tale sistema di contabilità. Infatti, nel 

caso di specie, le imprese non hanno alcun incentivo a fare un uso accorto delle risorse, 

ma al contrario sono indotte a ridurre i costi di depurazione e smaltimento. Qual è 

l’effetto che ne consegue? Danni, talvolta irreversibili, a scapito dell’ambiente e dunque 

delle generazioni, non solo presenti ma, anche future171. 

Da qui la necessità improrogabile di un intervento politico volto a far rientrare in 

contabilità l’uso delle risorse naturali, dando vita a quella che si potrebbe chiamare 

contabilità sostenibile172, in modo tale che l’azienda, sostenendo un costo, abbia tutto 

l’interesse a minimizzarlo, al pari di quanto effettua con ogni altro, facendo così un uso 

avveduto e sostenibile delle risorse ambientali a beneficio della collettività presente e 

futura. Il problema perciò si pone in termini di imposizione tributaria volta a indurre i 

                                                           
171 M. DE CILLIS, Diritto, Economia e Bioetica ambientale nel rapporto con le generazioni future, cit., pp. 
119-121. 
172 Nel senso di contabilità estesa, ossia, non limitata ai prodotti, ai redditi o alle spese registrate nel 
mercato, bensì estesa ai costi da sostenere per l’utilizzo delle risorse ambientali prive di mercato. Per 
ulteriori informazioni, tra i tanti di particolare utilità, si veda: K. TURNER, D. PEARCE, I. BATEMAN, 
Economia ambientale, trad. it., Bologna, il Mulino, 2003, p. 64; Cfr. L. BECCHETTI, L. BRUNI, S. 
ZAMAGNI, Economia civile e sviluppo sostenibile. Progettare e misurare un nuovo modello di benessere, 
Roma, Ecra, 2019; Cfr. M. CAROLI, Economia e gestione delle imprese sostenibili, Milano, McGraw-Hill 
Education, 2021; E. LAURENT, La nuova economia ambientale. Sostenibilità e giustizia, trad. it., Torino, 
U.T.E.T., 2022. 

https://www.ibs.it/libri/editori/mcgraw--hill-education
https://www.ibs.it/libri/editori/mcgraw--hill-education


 

77 

soggetti passivi di essa o ad escogitare soluzioni tali da non essere pregiudizievoli per 

l’ambiente; o far sottostare al pagamento, in modo proporzionale, di quanto prescritto 

dalle autorità politiche per porre rimedio ad eventuali danni ambientali, in ossequio al 

principio di “chi inquina paga”. Tali introiti, infatti, dovrebbero poi essere utilizzati 

dallo Stato al solo scopo di neutralizzare gli effetti dannosi dell’inquinamento 

ambientale o legati al depauperamento provocato dalle aziende pubbliche o private173. 

In passato il problema dell’inquinamento ambientale e di un uso eccessivo delle risorse 

naturali non era messo in connessione con l’attività economica, non ponendosi 

nemmeno o non essendo particolarmente significativo. Oggi, i processi produttivi sono 

diventati più invasivi, hanno intaccato in maniera sensibile l’integrità ambientale ed è 

sorta la necessità ineludibile della protezione di questa a beneficio delle generazioni 

presenti e future. In questa ottica, la contabilità sostenibile si configura uno strumento in 

grado di analizzare congiuntamente i fenomeni economici e i fenomeni ambientali 

correlati. In virtù di ciò risulta uno strumento in grado di garantire, non solo 

sostenibilità, ma anche, rispetto dei diritti a livello intragenerazionale e 

intergenerazionale.  

 

 

4 I “beni comuni” mezzo per l’equità tra le generazioni presenti e future  

 

Nell’ambito dei diritti delle generazioni presenti e future un recente dibattito dottrinale e 

giurisprudenziale sui “beni comuni” apre la strada al riconoscimento di una nuova 

categoria giuridica di beni che, se adeguatamente gestita, è in grado di garantire equità 

intragenerazionale e intergenerazionale. 

Con il concetto beni comuni, pur non esistendo una definizione giuridica 

riconosciuta, ci si riferisce a quei beni per i quali vi è un consenso di massima tra 

studiosi per non considerarli né privati né pubblici, né merce né oggetto o parte dello 
                                                           
173 M. DE CILLIS, Economia e politica ambientale tra E-Business e Biopolitica, Trento, Tangram Edizioni 
Scientifiche, 2018, pp. 79-80. 



 

78 

spazio, materiale o immateriale, che un proprietario, pubblico o privato, può immettere 

sul mercato per ricavarne il cosiddetto valore di scambio. Questa tipologia di beni nasce 

dalla recente giurisprudenza, che mette in discussione il concetto di proprietà (trasfuso 

nelle codificazioni unitarie e giunto sino al nostro art. 832 del codice civile) come diritto 

esclusivo, ossia da quel modo d’intenderla come preclusione dal resto del mondo di 

ogni soggetto diverso dal proprietario, di godere e disporre della cosa174. Infatti, la Corte 

di cassazione a sezioni unite, a cominciare dalla sentenza n. 3665 del 14/02/2011, 

sembra ravvivare la memoria delle res in usu publico nella risoluzione del caso delle 

Valli da pesca della laguna di Venezia. La Corte ne stabilisce il carattere demaniale, 

invocando la nozione di bene comune come strumentalmente volta alla realizzazione 

d’interessi dei cittadini. Ove un «bene immobile [...], indipendentemente dal titolo di 

proprietà pubblico o privato» risulti «funzionale ad interessi della stessa collettività» 

esso «è da ritenersi ‘comune’ vale a dire, prescindendo dal titolo di proprietà, 

strumentalmente collegato alla realizzazione degli interessi di tutti i cittadini»175. Si 

parte dalla considerazione che esistono determinati beni “a marcata valenza 

esistenziale”176 che forniscono agli individui (intesi come membri di una collettività) 

un’utilità di carattere non patrimoniale: si fa riferimento a res eterogenee, quali beni 

naturali (come le valle da pesca in questione), beni socio-culturali (ad es. bellezze 

storiche, artistiche o archeologiche) o beni immateriali (ad es. lo spazio del web). La 

caratteristica comune di questi beni è quella di essere a titolarità diffusa e collettiva: 

appartengono a tutta la collettività e devono essere fruibili da ciascun individuo. Ciò 

perché questi beni comuni sono da ritenersi indispensabili per l’individuo, in quanto 

strumentali alla realizzazione di quegli interessi non patrimoniali che sono propri 

dell’essere umano in quanto tale. La Corte suprema sdoppia così il concetto di 

proprietà: accanto a un’appartenenza di servizio (o titolarità, in senso classico), viene 
                                                           
174 Cfr. S. CASSESE, Amministrare la nazione. La crisi della burocrazia e i suoi rimedi, Milano, 
Mondadori, 2023. 
175 Per ulteriori informazioni, inerenti alla Sentenza di Cassazione Civile n. 3665 del 14/02/2011, si veda 
https://sentenze.laleggepertutti.it/sentenza/cassazione-civile-n-3665-del-14-02-2011 (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
176 Cfr. F. CARINGELLA, Manuale ragionato di diritto amministrativo, Roma, Dike Giuridica, 2022. 

https://sentenze.laleggepertutti.it/sentenza/cassazione-civile-n-3665-del-14-02-2011


 

79 

data una seconda forma d’appartenenza, si potrebbe dire di utilità. Tale ultima appare 

segnata dalla destinazione al godimento collettivo, funzionale al soddisfacimento degli 

interessi dei fruitori177. 

A questo punto viene da chiedersi, in virtù della nascita della categoria dei beni 

comuni nell’alveo giurisprudenziale, qual è stato l’interesse nell’ambito politico-

istituzionale e quale il risultato? 

A tal proposito è da rilevare i primi passi vengono mossi già nel 2007 quando il 

Governo Prodi, con l’obiettivo di superare le vetuste e parziali nozioni di demanio e di 

patrimonio previste dagli artt. 822 e ss. C.c., porta all’istituzione della Commissione sui 

beni pubblici, presieduta da Stefano Rodotà, presso il Ministero della giustizia (a mezzo 

di decreto del 21.06.2007), con il compito di riformare le norme civilistiche in materia 

di beni pubblici178. Infatti, da più parti è stato evidenziato un diffuso atteggiamento 

culturale di viva insoddisfazione per la tradizionale classificazione dei beni, operata dal 

codice civile italiano del 1942, nelle due categorie giuridiche dei beni pubblici e 

privati.179 Ma lo schema di disegno di legge delega, approvato dalla Commissione e 

successivamente dal Governo, non viene incardinato in Commissione parlamentare, a 

causa della caduta del Governo in questione. Nel 2009, il testo della Commissione 

veniva recuperato integralmente e presentato in Senato, con una proposta di legge 

delega formulata dal Consiglio regionale del Piemonte, ai sensi dell’art.121, co. 2 Cost., 

ma discusso in alcune commissioni, non arrivò mai alle aule parlamentari. Il testo è 

stato successivamente ancora presentato in Senato, per iniziativa parlamentare, nel 

2013, senza che la cosa abbia avuto seguito. Recentemente è stato presentato, altresì, un 

progetto di legge di iniziativa popolare, con raccolta delle 50.000 firme previste dalla 

Costituzione, denominato “Disegno di legge delega Commissione Rodotà beni comuni, 

sociali e sovrani” (pubblicato in G.U. n. 294/2018), ma non è stato mai incardinato nei 

                                                           
177 M. ORLANDI, Beni comuni, Torino, SAN, 2015, pp. 163-164. 
178 A. LUCARELLI, Beni comuni, in “DIGESTO delle Discipline Pubblicistiche” – U.T.E.T., 2021, p. 23. 
179 M. PASSALACQUA, Oltre la concezione prioritaria dei beni comuni. Diritto, economia e interesse 

generale, in “Amministrazione in cammino. Rivista di diritto pubblico, diritto dell’economia e scienza 
dell’amministrazione”, n. 1, 2018, p. 1. 



 

80 

lavori delle commissioni parlamentari. Nonostante l’operato della Commissione Rodotà 

sia, fin qui, risultato infruttuoso rispetto al percorso politico-istituzionale, esso 

rappresenta un fondamentale riferimento per la definizione, sia pure non riconosciuta, 

delle peculiarità dei beni comuni: «Cose che esprimono utilità funzionali all’esercizio 

dei diritti fondamentali, nonché al libero sviluppo della persona. I beni comuni devono 

essere tutelati e salvaguardati dall’ordinamento giuridico anche a beneficio delle 

generazioni future. Titolari dei beni comuni possono essere persone giuridiche 

pubbliche o soggetti privati. In ogni caso deve essere garantita la loro fruizione 

collettiva, nei limiti e secondo le modalità fissati dalla legge devono essere tutelati e 

salvaguardati dall’ordinamento giuridico, anche a beneficio delle generazioni 

future»180. 

Stefano Rodotà vede nei beni, patrimoni, forme societarie, corpo, ingegno, 

identità, privacy, tutte declinazioni del concetto di proprietà, intesa in senso materiale o 

immateriale. Inoltre, considera i beni comuni una indubbia opportunità per attuare un 

governo del cambiamento, in quanto riconosciuti tali da una comunità che si impegna a 

gestirli e ne ha cura, non solo nel proprio interesse, ma anche in quello delle generazioni 

future181. 

Michael Hardt e Antonio Negri nella loro monografia comune, affermano che 

dopo il comunismo e il capitalismo, oltre Karl Marx e Adam Smith c’è la vera 

alternativa: il “comune”, ossia il bene comune. Evidenziano come l’insieme di 

conoscenze, linguaggi, affetti, energie, mobilità e natura, costituiscono un patrimonio 

generale a cui deve tendere la moltitudine se vuole modificare davvero, dalle radici, 

l’impero economico odierno. In sostanza, dal loro pensiero si evince che capitalismo e 

socialismo sono entrambi dei regimi di proprietà che escludono il comune, mentre solo 

un progetto politico di istituzione del comune, né privato né pubblico, e pertanto né 

capitalista né socialista, può aprire un nuovo spazio alla politica. Questo potrà salvare 

                                                           
180 A. LUCARELLI, Beni comuni, cit., p. 23 
181 Cfr. S. RODOTÀ, Il terribile diritto. Studi sulla proprietà privata e i beni comuni, Bologna, il Mulino, 
2013. 



 

81 

l’umanità dalla corruzione morale e dalle molteplici catastrofi che ne conseguono, 

proprio grazie alla trasformazione in potere di quella capacità di pensare forme di vita 

innovative, incentrate sul “comune”, generata dal binomio valoriale povertà e amore che 

caratterizza la moltitudine182. 

Tuttavia, occorre non farsi prendere da facili entusiasmi e vedere nel nuovo la 

panacèa ad ogni male. Inoltre, il cambiamento va attuato, non per moda, ma per 

necessità o, quantomeno, per utilità. A tal proposito di grande validità si rivela la 

riflessione di Luigi Ferrajoli. Egli osserva innanzitutto che la nozione di “beni comuni” 

rischia di essere al tempo stesso troppo estesa, comprendendo “cose” che non sono 

“beni”, e troppo ristretta, escludendo beni che sono essenziali, vitali, ma non sono 

affatto definibili come “comuni”. Di conseguenza, afferma che «sarà utile procedere a 

una ridefinizione del concetto di beni comuni depurata dai suoi usi retorici e quanto più 

possibile ancorata al lessico giuridico». Pertanto, l’art. 810 del nostro codice civile può 

essere di ausilio per comprendere quali beni possono formare oggetto di diritti. 

Certamente il codice civile conosce solo i beni patrimoniali, disponibili e esigibili, 

spettanti a ciascuno con esclusione degli altri, ma ciò non significa che non si possa 

distinguere, all’interno di quanto si definisce genericamente “bene”, due specie, e cioè i 

beni fondamentali e i beni patrimoniali: i primi definibili come i beni che formano 

oggetto dei diritti fondamentali, i secondi come i beni che formano oggetto di diritti 

patrimoniali. In questo modo si crea una categoria, quella dei beni fondamentali, che 

comprende tutti quei beni che vanno ugualmente garantiti a tutti, perché vitali, e quindi 

in quanto tali da considerare fuori delle logiche mercantili, anzi in opposizione a queste 

ultime. Ma essere una categoria di beni non assoggettata alle logiche del mercato non 

significa ancora poterla qualificare di per sé come equivalente alla categoria dei “beni 

comuni”, che qualifica invece solo i beni “accessibili a tutti pro indiviso”. La specie dei 

beni fondamentali deve a sua volta essere divisa in tre sottospecie, una sola delle quali 

merita la qualifica di “beni comuni”. In particolare, una classificazione analiticamente 

                                                           
182 Cfr. M. HARDT, A. NEGRI, Comune. Oltre il privato e il pubblico, trad. it., Milano, Rizzoli, 2010. 



 

82 

appropriata distinguerà i beni fondamentali nel seguente modo: in primo luogo, i beni 

comuni, cioè le res communes omnium, il cui uso o accesso alle quali è vitale per tutte le 

persone e che formano perciò l’oggetto di diritti fondamentali di libertà di uso o 

godimento; in secondo luogo, quelli che possiamo chiamare beni personalissimi, come 

sono le parti del corpo umano, che formano l’oggetto di diritti fondamentali di 

immunità, cioè di libertà da lesioni, incluse quelle provenienti da atti di disposizione; in 

terzo luogo, quelli che possiamo chiamare beni sociali perché oggetto dei diritti 

fondamentali sociali alla salute e alla sussistenza, come i farmaci salva-vita e gli 

alimenti di base. Da queste distinzioni dipendono, infine, le diverse tecniche di garanzia 

da approntare per le tre sottospecie di beni fondamentali così delineate183. A tal 

proposito Pietro Perlingieri evidenzia come la nozione di beni comuni sia troppo 

ambigua e foriera di generalizzazioni pericolose e distanti dall’imprescindibile necessità 

di tenere conto delle peculiarità del bene e degli interessi ed i valori concretamente 

coinvolti. Questo significa che tanto all’atto amministrativo quanto agli atti di 

autonomia privata e collettiva non si può attribuire semplicisticamente il potere di 

incidere sulla destinazione e in genere sullo statuto proprietario, salvo che nelle ipotesi e 

nelle forme previste dalla legge184.  

Alla luce degli accorgimenti da attuare a livello giuridico, oggi il grave 

depauperamento delle nostre risorse naturali e culturali comuni rende imperativa la 

correzione dello squilibrio di potere tra settore privato e pubblico. Se, come sosteneva 

Aristotele, ciò che è comune riceve una minore cura ed è destinato all’abbandono, è 

evidente che il privato di per sé conduce alla inesorabile eutanasia dei beni collettivi. La 

sopravvivenza di beni destinati all’inefficienza e all’incuria progressiva, se non 

proiettati verso una utilizzazione produttiva, dipende dall’esistenza di uno spazio 

pubblico che media tra appropriazione esclusiva e interessi di valenza collettiva185. 

                                                           
183 L. FERRAJOLI, Per una costituzione della Terra. L’umanità al bivio, cit., pp. 114-118. 
184 P. PERLINGIERI, Criticità della presunta categoria dei beni c.dd. «comuni». Per una «funzione» e una 

«utilità sociale» prese sul serio, in “Rassegna di diritto civile”, n. 1, 2022, pp. 137-163. 
185 M. PROSPERO, Beni comuni. Tra ideologia e diritto, in N. GENGA, M. PROSPERO, G. TEODORO (a cura 
di), I beni comuni tra costituzionalismo e ideologia, Torino, Giappichelli, 2014, p. 77. 



 

83 

L’armonizzazione delle leggi con le nuove necessità di calibratura pubblico-privato-

comune, richiede la definizione dei confini, lo sviluppo e la tutela legale del settore dei 

beni comuni. Risulta utile partire dalla base del pensiero ecologico e critico, coltivare la 

diversità e le reti sociali che permettano di cambiare il mondo anche dal basso186, ad 

esempio attraverso la litigation strategy187, vettore per l’attuazione del bene comune. Il 

significato che si attribuisce al concetto di “bene comune” e di “beni comuni” è 

apparentemente distante tra di loro, ma a ben vedere sono strettamente connessi. Infatti, 

alla luce di quanto è emerso, risulta evidente che i “beni comuni” costituiscono il mezzo 

per la realizzazione del fine del “bene comune”. 

 

 

5 Il fine del “bene comune” esteso alle generazioni future 

 

Il concetto di bene comune, affonda le radici nella storia. Ne parla Aristotele, che 

considera “beni” i fini che l’uomo persegue nel suo agire, tra i quali il fine più alto è la 

costruzione della polis, la città, e dunque, il bene comune. In tutto il mondo greco avere 

a cuore la vita della cosa pubblica era di primaria importanza, tanto che chi non se ne 

interessava era considerato uomo semplice, rozzo, privo d’istruzione e di scarsa 

intelligenza. Il concetto di bene comune lo troviamo poi nella civiltà romana nel 

significato di bene della collettività, la res publica, anche se non riceve grande 

attenzione ad eccezione di Cicerone e Seneca. Tornerà al centro dell’interesse nel XIII 

secolo, con S. Tommaso d’Aquino, che rielabora la riflessione di Aristotele e ne farà il 

perno della sua visione dell’uomo e della comunità umana. Da allora il bene comune si 

colloca al centro del pensiero cristiano e diventa principio fondamentale della Dottrina 

sociale della Chiesa, a cominciare dalla Rerum Novarum, fino al Vaticano II e, più 

recentemente, alla Caritas in veritate di Benedetto XVI e la Evangelii gaudium di 

                                                           
186 U. MATTEI, I beni comuni come istituzione giuridica, in “Questione Giustizia”, n. 2, 2017, pp. 59-65. 
187 Si tratta della stessa modalità di cui ci si è occupati nel paragrafo 2.1.3. Per ulteriori informazioni si 
veda: Cfr. A. PISANÒ, Crisi della legge e litigation strategy. Corti, diritti e bioetica, cit. 



 

84 

Francesco. Nella cultura laica, invece, il concetto di bene comune esce di scena fin dal 

primo Rinascimento e non è considerato da gran parte del pensiero filosofico e politico 

e dall’etica laica, dal secolo XV in poi188. È ignorato dall’illuminismo ed è trascurato 

fino a buona parte del Novecento, quando viene ripreso da alcuni filosofi del diritto di 

matrice anglosassone, come John Rawls189, interessati alla nozione di giustizia sociale e 

dalla corrente degli economisti, come il premio nobel Elinor Ostrom190, che si 

interrogano sull’esistenza dei beni collettivi. 

Il concetto di bene comune, evidenzia Papa Francesco, presuppone il rispetto 

della persona umana in quanto tale, con diritti fondamentali e inalienabili ordinati al suo 

sviluppo integrale. Esige anche i dispositivi di benessere e sicurezza sociale e lo 

sviluppo dei diversi gruppi intermedi, applicando il principio di sussidiarietà. Tra questi 

risalta specialmente la famiglia, come cellula primaria della società. Infine, il bene 

comune richiede la pace sociale, vale a dire la stabilità e la sicurezza di un determinato 

ordine, che non si realizza senza un’attenzione particolare alla giustizia distributiva, la 

cui violazione genera sempre violenza. Tutta la società – e in essa lo Stato – ha 

l’obbligo di difendere e promuovere il bene comune191. Ciascuno si deve assumere la 

responsabilità di agire, a tutti i livelli, in prima persona e insieme con gli altri. In un 

mondo di 7 miliardi di abitanti, che saranno 9 miliardi nel 2050, non regge il ciascun 

per sé. L’illusione di poter fare (salvarsi) da soli fa male192. 

In particolare, risulta necessario puntare su un altro stile di vita in considerazione 

del fatto che il mercato tende a creare un meccanismo consumistico compulsivo per 

piazzare i suoi prodotti; infatti, le persone finiscono con l’essere travolte dal vortice 

degli acquisti e delle spese superflue. Il consumismo ossessivo è il riflesso soggettivo 

                                                           
188 L. SALUTATI, Misericordia, giustizia e bene comune. Una sintesi nella virtù della giustizia sociale, in 
P. CARLOTTI (a cura di), La teologia morale italiana e l’ATISM a 50 anni dal Concilio: eredità e futuro, 
Assisi, Cittadella Editrice, 2017, pp. 289-310. 
189 Cfr. J. RAWLS, Una teoria della giustizia, trad. it., Milano, Feltrinelli, 2017. 
190 Cfr. E. OSTROM, Governing the Commons, Cambridge, Cambridge University Press, 2015. 
191 FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, Città del Vaticano, 
Libreria Editrice Vaticana, 2015, p. 152. 
192 F. LOTTI, Facciamo pace con l’ambiente, in http://www.sanfrancescopatronoditalia.it/blog-
francescani/facciamo-pace-con-l-ambiente--372#.VbeDJ_ndVIM (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.ibs.it/ebook-inglese/editori/cambridge-university-press
http://www.sanfrancescopatronoditalia.it/blog-francescani/facciamo-pace-con-l-ambiente--372#.VbeDJ_ndVIM
http://www.sanfrancescopatronoditalia.it/blog-francescani/facciamo-pace-con-l-ambiente--372#.VbeDJ_ndVIM


 

85 

del paradigma tecno-economico. Accade così che l’essere umano accetta gli oggetti 

ordinari e le forme consuete della vita così come gli sono imposte dai piani razionali e 

dalle macchine normalizzate e, nel complesso, lo fa con l’impressione che tutto questo 

sia ragionevole e giusto. Tale paradigma fa credere a tutti che sono liberi finché 

conservano una pretesa libertà di consumare, quando in realtà coloro che possiedono la 

libertà sono quelli che fanno parte della minoranza che detiene il potere economico e 

finanziario. In questa confusione, l’umanità postmoderna non ha trovato una nuova 

comprensione di sé stessa che possa orientarla, e questa mancanza di identità si vive con 

angoscia. Abbiamo troppi mezzi per scarsi e rachitici fini193. 

A tal proposito, la teologia attuale trova nel modello offerto da san Francesco un 

punto di partenza imprescindibile e richiama l’impegno a trovare la “virtù della giusta 

misura” nei rapporti con il creato, virtù che comprende anche la capacità di sapersi 

autolimitare. La virtù della giusta misura richiede che si coltivi la capacità di gioire nel 

modo giusto per essere liberati dalla dipendenza del consumismo, che tutto vuole 

possedere per sé194. 

Papa Francesco afferma che la situazione attuale del mondo provoca un senso di 

precarietà e di insicurezza, che a sua volta favorisce forme di egoismo collettivo. 

Quando le persone diventano autoreferenziali e si isolano nella loro coscienza, 

accrescono la propria avidità. Più il cuore della persona è vuoto, più ha bisogno di 

oggetti da comprare, possedere e consumare. In tale contesto non sembra possibile che 

qualcuno accetti che la realtà gli ponga un limite. In questo orizzonte non esiste 

nemmeno un vero bene comune. Se tale è il tipo di soggetto che tende a predominare in 

una società, le norme saranno rispettate solo nella misura in cui non contraddicano le 

proprie necessità. Perciò non pensiamo solo alla possibilità di terribili fenomeni 

climatici o grandi disastri naturali, ma anche a catastrofi derivate da crisi sociali, perché 

l’ossessione per uno stile di vita consumistico, soprattutto quando solo pochi possono 

sostenerlo, potrà provocare soltanto violenza e distruzione reciproca. Eppure, non tutto è 
                                                           
193 FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, cit., pp. 195-196. 
194 M. ARAMINI, La Terra ferita. Etica e ambiente, Varese, Editrice Monti, 2010, p. 173. 



 

86 

perduto, perché gli esseri umani, capaci di degradarsi fino all’estremo, possono anche 

superarsi, ritornare a scegliere il bene e rigenerarsi, al di là di qualsiasi condizionamento 

psicologico e sociale che venga loro imposto. Sono capaci di guardare a sé stessi con 

onestà, di far emergere il proprio disgusto e di intraprendere nuove strade verso la vera 

libertà. Non esistono sistemi che annullino completamente l’apertura al bene, alla verità 

e alla bellezza, né la capacità di reagire, che Dio continua ad incoraggiare dal profondo 

dei nostri cuori. Un cambiamento negli stili di vita potrebbe arrivare ad esercitare una 

sana pressione su coloro che detengono il potere politico, economico e sociale. È ciò 

che accade quando i movimenti dei consumatori riescono a far sì che si smetta di 

acquistare certi prodotti e così diventano efficaci per modificare il comportamento delle 

imprese, forzandole a considerare l’impatto ambientale e i modelli di produzione. È un 

fatto che, quando le abitudini sociali intaccano i profitti delle imprese, queste si vedono 

spinte a produrre in un altro modo. Questo ci ricorda la responsabilità sociale dei 

consumatori. Acquistare è sempre un atto morale, oltre che economico. Per questo oggi 

il tema del degrado ambientale chiama in causa i comportamenti di ognuno di noi. È 

sempre possibile sviluppare una nuova capacità di uscire da sé stessi verso l’altro. Senza 

di essa non si riconoscono le altre creature nel loro valore proprio, non interessa 

prendersi cura di qualcosa a vantaggio degli altri, manca la capacità di porsi dei limiti 

per evitare la sofferenza o il degrado di ciò che ci circonda. L’atteggiamento 

fondamentale di autotrascendersi, infrangendo la coscienza isolata e l’autoreferenzialità, 

è la radice che rende possibile ogni cura per gli altri e per l’ambiente, e fa scaturire la 

reazione morale di considerare l’impatto provocato da ogni azione e da ogni decisione 

personale al di fuori di sé. Quando siamo capaci di superare l’individualismo, si può 

effettivamente produrre uno stile di vita alternativo e diventa possibile un cambiamento 

rilevante nella società195. 

Nelle condizioni attuali della società mondiale, dove si riscontrano tante iniquità 

e sono sempre più numerose le persone che vengono scartate, private dei diritti umani 

                                                           
195 FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, cit., pp. 196-200. 



 

87 

fondamentali, il principio del bene comune si trasforma immediatamente, come logica e 

ineludibile conseguenza, in un appello alla solidarietà e in una opzione preferenziale per 

i più poveri. Questa opzione richiede di trarre le conseguenze della destinazione comune 

dei beni della Terra, ma esige anche di contemplare prima di tutto l’immensa dignità del 

povero alla luce delle più profonde convinzioni di fede. Basta osservare la realtà per 

comprendere che oggi questa opzione è un’esigenza etica fondamentale per l’effettiva 

realizzazione del bene comune. 

Inoltre, occorre precisare come la nozione di bene comune coinvolge anche le 

generazioni future. Le crisi economiche internazionali hanno mostrato con crudezza gli 

effetti nocivi che porta con sé il disconoscimento di un destino comune, dal quale non 

possono essere esclusi coloro che verranno dopo di noi196. A tal proposito, già nel 1967, 

San Paolo VI affermava che «non possiamo disinteressarci di coloro che verranno dopo 

di noi ad ingrandire la cerchia della famiglia umana. La solidarietà universale, ch’è un 

fatto e per noi un beneficio, è altresì un dovere»197. Anche San Giovanni Paolo II, alla 

luce degli effetti negativi che l’applicazione indiscriminata dei progressi scientifici e 

tecnologici nell’ambito industriale ed agricolo è in grado di produrre, evidenziava che 

«ogni intervento in un’area dell’ecosistema non può prescindere dal considerare le sue 

conseguenze in altre aree e, in generale, sul benessere delle future generazioni»198. 

Dello stesso orientamento risulta essere Papa Benedetto XVI, il quale mette in rilievo 

come «i progetti per uno sviluppo umano integrale non possono ignorare le generazioni 

successive, ma devono essere improntati a solidarietà e a giustizia 

intergenerazionali»199.  

Del resto se la Terra ci è donata, evidenzia Papa Francesco, non è possibile più 

pensare soltanto a partire da un criterio utilitarista di efficienza e produttività per il 

profitto individuale. Non si parla, pertanto, di un atteggiamento opzionale, bensì di una 
                                                           
196 Ivi, pp. 152-154. 
197 Cfr. PAOLO VI (Papa), Popolarum progressio, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1967. 
198 GIOVANNI PAOLO II (Papa), Pace con Dio creatore. Pace con tutto il creato, in  
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-
world-day-for-peace.html (data ultima consultazione 31/03/2025). 
199 Cfr. BENEDETTO XVI (Papa), Caritas in veritate, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2009. 

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html


 

88 

questione essenziale di giustizia, dal momento che la Terra che abbiamo ricevuto 

appartiene anche a coloro che verranno dopo di noi. I Vescovi del Portogallo hanno 

esortato ad assumere un dovere di giustizia, evidenziando come l’ambiente si situa nella 

logica del ricevere; risulta un prestito che ogni generazione riceve e deve trasmettere 

alla generazione successiva. Un’ecologia integrale possiede tale visione ampia. Ormai 

non si può parlare di sviluppo sostenibile senza una solidarietà tra le generazioni. 

Quando pensiamo alla situazione in cui si lascia il pianeta alle future generazioni, 

entriamo in un’altra logica, quella del dono gratuito che riceviamo e comunichiamo200. 

Papa Francesco risulta categorico ed afferma: «L’ambiente è un bene collettivo, 

patrimonio di tutta l’umanità e responsabilità di tutti. Chi ne possiede una parte è solo 

per amministrarla a beneficio di tutti. Se non lo facciamo, ci carichiamo sulla coscienza 

il peso di negare l’esistenza degli altri». Per questo i Vescovi della Nuova Zelanda si 

sono chiesti che cosa significa il comandamento “non uccidere” quando il 20% della 

popolazione mondiale consuma risorse in misura tale da rubare alle nazioni povere e 

alle future generazioni ciò di cui hanno bisogno per sopravvivere201.  

Che tipo di mondo desideriamo trasmettere a coloro che verranno dopo di noi, ai 

bambini che stanno crescendo? Questa domanda non riguarda solo l’ambiente in modo 

isolato, perché non si può porre la questione in maniera parziale. Quando ci 

interroghiamo circa il mondo che vogliamo lasciare ci riferiamo soprattutto al suo 

orientamento generale, al suo senso, ai suoi valori. Se non pulsa in ognuno di noi questa 

domanda di fondo, non è possibile che le preoccupazioni ecologiche possano ottenere 

effetti importanti. Ma se questa domanda viene posta con coraggio, ci conduce 

inesorabilmente ad altri interrogativi molto diretti: A che scopo passiamo da questo 

mondo? Per quale fine siamo venuti in questa vita? Per che scopo lavoriamo e lottiamo? 

Perché questa Terra ha bisogno di noi? Pertanto, non basta più dire che dobbiamo 

preoccuparci per le future generazioni. Occorre rendersi conto che quello che c’è in 

gioco è la dignità di noi stessi. Siamo noi i primi interessati a trasmettere un pianeta 
                                                           
200 FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, p. 154. 
201 Ivi, p. 93. 



 

89 

abitabile per l’umanità che verrà dopo di noi. È un dramma per noi stessi, perché ciò 

chiama in causa il significato del nostro passaggio su questa Terra202. Papa Francesco 

afferma: «Quando parliamo di ambiente, del Creato, il mio pensiero va alle prime 

pagine della Bibbia, al Libro della Genesi, dove si afferma che Dio pose l’uomo e la 

donna sulla Terra perché la coltivassero e la custodissero (cfr 2,15). E mi sorgono le 

domande: che cosa vuol dire coltivare e custodire la Terra? Noi stiamo veramente 

coltivando e custodendo il Creato? Oppure lo stiamo sfruttando e trascurando? Il verbo 

coltivare mi richiama alla mente la cura che l’agricoltore ha per la sua Terra perché dia 

frutto ed esso sia condiviso: quanta attenzione, passione e dedizione! Coltivare e 

custodire il Creato è un’indicazione di Dio data non solo all’inizio della storia, ma a 

ciascuno di noi; è parte del suo progetto; vuol dire far crescere il mondo con 

responsabilità, trasformarlo perché sia un giardino, un luogo abitabile per tutti»203. 

Le previsioni catastrofiche ormai non è più possibile guardarle con disprezzo e 

ironia. Il rischio potrebbe essere quello di lasciare alle prossime generazioni troppe 

macerie, deserti e sporcizia. Il ritmo di consumo, di spreco e di alterazione 

dell’ambiente ha superato le possibilità del pianeta, in maniera tale che lo stile di vita 

attuale, essendo insostenibile, possa sfociare solamente in catastrofi, come di fatto sta 

già avvenendo periodicamente in diverse regioni. L’attenuazione degli effetti 

dell’attuale squilibrio dipende da ciò che facciamo ora, soprattutto se pensiamo alla 

responsabilità che ci attribuiranno coloro che dovranno sopportare le peggiori 

conseguenze. La difficoltà a prendere sul serio questa sfida è legata ad un 

deterioramento etico e culturale, che accompagna quello ecologico. L’uomo e la donna 

del mondo postmoderno corrono il rischio permanente di diventare profondamente 

individualisti, e molti problemi sociali attuali sono da porre in relazione con la ricerca 

egoistica della soddisfazione immediata, con le crisi dei legami familiari e sociali, con 

le difficoltà a riconoscere l’altro. Molte volte si è di fronte ad un consumo eccessivo e 
                                                           
202 Ivi, pp. 154-155. 
203 Per ulteriori informazioni si veda 
http://www.sanfrancescopatronoditalia.it/30269_CORRIERE_DELLA_SERA_L_enciclica_«verde»_di_
Bergoglio_parlerà_della_custodia_del_Creato.php (data ultima consultazione 31/03/2025). 

http://www.sanfrancescopatronoditalia.it/30269_CORRIERE_DELLA_SERA_L_enciclica_
http://www.sanfrancescopatronoditalia.it/30269_CORRIERE_DELLA_SERA_L_enciclica_


 

90 

miope dei genitori che danneggia i figli, che trovano sempre più difficoltà ad acquistare 

una casa propria e a fondare una famiglia. Inoltre, questa incapacità di pensare 

seriamente alle future generazioni è legata alla nostra incapacità di ampliare l’orizzonte 

delle nostre preoccupazioni e pensare a quanti rimangono esclusi dallo sviluppo204. 

Peraltro, il bene comune si costruisce giorno per giorno realizzando una giustizia 

sempre più perfetta tra gli uomini205. 

Il bene comune, infatti, può essere inteso come la dimensione sociale e 

comunitaria del bene morale. In quanto bene di tutti e di ciascuno, allora, deve includere 

anche le future generazioni206. 

                                                           
204 FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, pp. 155-157. 
205 ID., Evangelii gaugium, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2013, pp. 198-199. 
206 L. SALUTATI, Misericordia, giustizia e bene comune. Una sintesi nella virtù della giustizia sociale, cit., 
pp. 310-319. 



Eunomia. Rivista di studi su pace e diritti umani 
Eunomia - Special Issue, n. 1 (2025), 91-150 
e-ISSN 2280-8949 
ISBN: 978-88-8305-229-3 
DOI 10.1285/i22808949a14n1p91 
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 
 

 

91 

 

2. La rappresentanza delle generazioni future allo stato dell’arte 

 

 

1 La necessità della soggettività alle generazioni future  

 

L’appello etico alla cura della “casa comune”1, come la definisce Papa Francesco, e al 

“principio responsabilità”2, cardine del pensiero di Hans Jonas,  nei confronti delle 

generazioni future è ormai ampiamente noto. Se nei tempi passati era ancora 

giustificabile condensare l’interrogativo etico nei termini di una relazione 

intragenerazionale, nell’epoca contemporanea non è più possibile, in quanto l’aumentata 

capacità tecnologica raggiunta e la correlata incidenza degli effetti irreversibili, 

evidenziati nel capitolo precedente, sono tali da provocare un vero cambio epocale nella 

riflessione etica3. Attilio Pisanò, tra l’altro, mette in luce come ogni fonte climalterante 

locale cagiona un danno all’intero dell’ecosistema, con effetti anche duraturi tali da 

incidere sul benessere delle future generazioni4. San Giovanni Paolo II afferma che 

l’umanità non può più continuare ad usare i beni della Terra come nel passato. Inoltre, 

evidenzia come «l’applicazione indiscriminata dei progressi scientifici e tecnologici, 

nonostante alcuni innegabili benefici, a lungo termine ha generato molteplici effetti 

negativi. In particolare, ha messo crudamente in rilievo come ogni intervento in un’area 

dell’ecosistema non possa prescindere dal considerare le sue conseguenze in altre aree 

                                                           
1 Cfr. FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, Città del 
Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2015. 
2 Cfr. H. JONAS, Il principio responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, trad. it., Torino, Einaudi, 
2009. 
3 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, Brescia, Editrice Morcelliana, 2021, pp. 23-24. 
4 A. PISANÒ, La questione climatica come questione cosmopolitica, Torino, Giappichelli, 2024, pp. 38-39. 



 

 

92 

e, in generale, il benessere delle future generazioni»5. In sostanza, come già evidenziato 

San Paolo VI, si tratta di allargare i propri orizzonti e pensare ad una responsabilità, 

proiettata anche nel tempo e dunque verso «coloro che verranno dopo di noi ad 

ingrandire la cerchia della famiglia umana»6. 

Papa Benedetto XVI sostiene con forza e chiarezza che le società 

tecnologicamente avanzate possono e devono diminuire il proprio fabbisogno di risorse, 

perché non devono lasciare alle nuove generazioni una Terra depauperata delle sue 

risorse. Evidenzia, inoltre, che «sulla Terra l’intera famiglia umana deve trovare i beni 

necessari per vivere dignitosamente, con l’aiuto della natura stessa e con l’impegno del 

proprio lavoro e della propria inventiva. Dobbiamo però avvertire come dovere 

gravissimo quello di consegnare la Terra alle nuove generazioni in uno stato tale che 

anch’esse degnamente possano abitarla e ulteriormente coltivarla»7.  

Non accettare questo tipo di discorso significa sostenere una concezione dell’uomo 

dominatore e non quella di uomo custode della Terra. Significa, cioè, condividere una 

concezione dell’uomo superata e smentita dai danni che ha portato all’umanità e 

all’ambiente. Una concezione, cioè, caratterizzata dall’egoismo etico, dalla superiorità 

egoistica dell’uomo nei confronti di tutto il Creato. E proprio i danni portati dalla 

“costumazione” di tale concezione dell’uomo padrone della natura, finisce col 

minacciare la continuità esistenziale della specie umana8. 

Ciò che deve essere messo in discussione, quindi, è il modello di sviluppo della 

società odierna, modello che, sotto l’efficientismo, mira in realtà solo alla produzione di 

beni materiali per il raggiungimento dei quali l’uomo, purtroppo, non esita a violentare 

la natura stessa e conseguentemente i diritti delle generazioni presenti e future. Per cui è 

possibile affermare che l’evoluzione dell’uomo ha avuto uno sviluppo in peius, facendo 
                                                           
5 GIOVANNI PAOLO II (Papa), Pace con Dio creatore. Pace con tutto il creato, in  
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-
world-day-for-peace.html (data ultima consultazione 31/03/2025). 
6 Cfr. PAOLO VI (Papa) Populorum progressio, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1967. 
7 Cfr. BENEDETTO XVI (Papa), Caritas in veritate, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2009. 
8 A. TARANTINO, Diritti dell’umanità e giustizia intergenerazionale, in A. TARANTINO (a cura di), 
Filosofia e politica dei diritti umani nel terzo millennio, Milano, Giuffrè, 2003, pp. 463-464. 

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html


 

 

93 

dire giustamente al francescano Polidoro che mentre all’epoca di San Francesco era 

l’uomo ad avere paura della natura, oggi è la natura che ha paura dell’uomo. Ma la 

natura, sfruttata e violentata, finisce col vendicarsi dei danni irreparabili che le sono 

arrecati proprio da questo modello di sviluppo errato, di sviluppo proposto dalla società 

odierna9, nella quale vengono coinvolte inevitabilmente anche le incolpevoli e indifese 

generazioni future.  

Come si può notare, la questione etica entra nel tessuto delle valutazioni, che 

spesso richiedono scelte il più possibile ragionevoli tra esigenze anche contrastanti. 

Silvia Salardi evidenzia come l’incessante sviluppo scientifico e tecnologico apre 

sempre nuovi orizzonti di scelta, perché attraverso l’uso pratico delle applicazioni 

scientifiche si va ad ampliare la gamma delle azioni possibili le cui conseguenze sono 

spesso opposte tra di loro. Si pensi alla decisione se proseguire un trattamento salvavita 

o meno, se avvalersi delle tecniche di procreazione assistita o meno, se far prevalere 

l’integrità dell’ambiente sul lavoro o meno, se potenziarsi o meno, ecc. Si tratta di esiti 

che non possono essere valutati solo in relazione alla percorribilità pratica di certe 

strade. La ragione risiede nel fatto che le nuove opportunità offerte dalla scienza 

incidono indirettamente sulle opzioni di scelta nell’ambito morale e giuridico. Vi 

incidono in modo indiretto, perché non dicono cosa si debba fare, ma nel momento in 

cui rendono possibile farlo, chiedono indirettamente al diritto di intervenire per rendere 

la fattibilità tecnica il più possibile sostenibile sotto il profilo etico. Il diritto, a fronte dei 

nuovi scenari di scelta, assume il compito di promuovere l’accesso alle tecniche in 

maniera equa, promuovere canali istituzionali di informazione per consentire scelte 

consapevoli, garantire un adeguato bilanciamento degli interessi affinché venga sempre 

assicurata la libertà, la dignità e la sicurezza dei soggetti interessati10.  

                                                           
9 L. LIPPOLIS (a cura di), Diritti Umani, poteri degli stati e tutela dell’ambiente, Milano, Giuffrè, 1993, p. 
6. 
10 Cfr. S. SALARDI, Discriminazioni, linguaggio e diritto. Profili teorico-giuridici. Dall’immigrazione agli 

sviluppi della tecno-scienza: uno sguardo al diritto e al suo ruolo nella società moderna, Torino, 
Giappichelli Editore, 2015. 



 

 

94 

A questo punto risulta utile considerare l’analisi effettuata dal Cardinale e 

bioeticista Elio Sgreccia il quale, rifacendosi alla teoria evoluzionistica di Darwin e al 

sociobiologismo che ha come caposcuola Weber, afferma che il cosmo e le varie forme 

di vita nel mondo sono stati soggetti a evoluzione, conseguentemente anche le società 

evolvono, pertanto, dentro questa evoluzione biologica e sociobiologica i valori morali 

devono cambiare. Cosicché la spinta evolutiva, che muove dall’“egoismo biologico” o 

istinto di conservazione di sé, trova forme sempre nuove di adattamento di cui il diritto 

e la morale sarebbero l’espressione culturale. Nelle nuove condizioni evolutive in cui 

ormai compare una nuova situazione dell’uomo nel cosmo e nel mondo biologico, si 

dovrebbe immaginare un nuovo sistema di valori, perché quello precedente non è più 

adatto a configurare l’ecosistema che si viene ad istaurare. La vita dell’uomo non 

sarebbe, perciò, sostanzialmente diversa dalle varie forme di vita e dall’universo con cui 

vive in simbiosi. L’etica in questa visione occupa il ruolo di mantenere l’equilibrio 

evolutivo, l’equilibrio della mutazione dell’adattamento e dell’ecosistema11.  

In particolare, da un lato la difficoltà dell’uomo di trovare un equilibrio tra lo 

sviluppo economico e la tutela dell’ambiente, dall’altro la capacità di manipolare il 

proprio DNA, sono le grandi sfide dell’epoca contemporanea che investono 

inevitabilmente anche le generazioni future. Attilio Pisanò evidenzia come da un punto 

di vista etico la questione del riconoscimento di una soggettività morale alle generazioni 

future si colloca entro il processo di espansione del rapporto etico che tradizionalmente 

ha visto l’uomo come unico ente caratterizzato dalla soggettività. L’ampliamento dei 

riferimenti etici ha portato dapprima l’animalismo a sostenere il riconoscimento di una 

forma di soggettività etica e/o giuridica per gli animali, poi l’ambientalismo (nella 

versione più radicale) a sostenere il riconoscimento di un’altrettanta soggettività nei 

confronti dell’ecosistema. Con riferimento al tema generazionale afferma che «a 

differenza di quanto sostenuto dal dibattito animalista e da quello ambientalista, il 

riconoscimento di una forma di soggettività alle generazioni future non parte da 
                                                           
11 E. SGRECCIA, Diritti Umani e Bioetica: tutela della vita e qualità della vita, in L. LIPPOLIS (a cura di), 
Diritti Umani, poteri degli stati e tutela dell’ambiente, Milano, Giuffrè, 1993, pp. 81-82. 



 

 

95 

premesse antiantropocentriche, ma tenta di dare risposte nel solco della tradizione 

antropocentrica»12. 

 

 

2 L’estensione della soggettività morale: tra antropocentrismo, 

antiantropocentrismo e antropogenetica 

 

Passiamo ad esaminare l’approccio utilizzato per dare una forma di soggettività alle 

generazioni future, e i tratti costitutivi degli altri che hanno dato risposta alle istanze 

animaliste e ambientaliste. In questo modo si riuscirà a comprendere meglio su quali 

basi si innestano le tesi che cercano di dare una riconoscibilità giuridica nei confronti 

dei posteri.  

Pertanto, con riferimento ai principali paradigmi etici che costituiscono i vari 

approcci alle varie istanze, è possibile individuare tre grandi aree: 

1. antropocentrica, la quale comprende: 

a. l’etica della frontiera (assenza di ecologia); 

b. l’etica dei limiti13 (ecologia moderata); 

2. antiantropocentrica, la quale comprende: 

a. l’etica sensiocentrica (ecologia allargata); 

b. l’etica biocentrica (ecologia estesa); 

c. l’etica ecocentrica (ecologia radicale)14; 

3. antropogenetica metaetica, coincidente con l’etica del rispetto (umanesimo 

ecologico)15.  

                                                           
12 A. PISANÒ, Generazioni future, in “Enciclopedia di Bioetica e Scienza giuridica”, diretta da E. 
SGRECCIA E A. TARANTINO, vol. VI, Napoli, E.S.I., 2013, pp. 509-510. 
13 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, Bari, Edizioni Dedalo, 2002 p. 25; ID., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di 

bioetica medica, ambientale, animale, Roma, Carocci, 2011, p. 161. 
14 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, Milano, Giuffrè, 
2012, p. 96. 

https://www.ibs.it/libri/editori/edizioni-dedalo


 

 

96 

Per affrontare l’etica della frontiera e l’etica dei limiti rientranti nell’antropocentrismo, 

diamo, innanzitutto, un significato schematico di quest’ultimo termine. 

L’antropocentrismo è la tendenza a considerare l’uomo, e tutto ciò che gli è proprio, 

come “essere” centrale nell’Universo. In particolare, l’antropocentrismo si basa sulle 

tesi seguenti: 

a) l’uomo è l’unico soggetto morale, capace di giudizio in senso pieno; 

b) l’uomo è l’esclusivo punto di riferimento cui commisurare il comportamento 

morale; 

c) in linea di principio, non esistono altre dimensioni, se non sovraumane, che 

meritino considerazione morale16. 

Si tratta di centralità che può essere intesa secondo diversi accenti e sfumature. Nel caso 

di specie, l’antropocentrismo si divide in antropocentrismo forte (rappresentato 

dall’“etica della frontiera”) e antropocentrismo debole (rappresentato dall’“etica dei 

limiti”). 

L’etica della frontiera è un modello caratterizzato da una forte enfasi sul valore 

di trasformazione fisica del mondo naturale. Dominante è il mito dell’abbondanza, ossia 

dell’idea dell’illimitatezza delle risorse naturali e dell’ottimismo tecnologico, ossia della 

fiducia assoluta che la tecnologia saprà risolvere ogni tipo di problema che si dovesse 

presentare. Inoltre, il modello in questione è del tutto privo di ogni riferimento 

temporale di lungo periodo, con conseguente totale disinteresse per le generazioni 

future. Si tratta di un modello ispirato all’“assenza di ecologia” che considera la natura 

come ambiente ostile e pericoloso, da conquistare e trasformare in senso assoluto per il 

piacere e l’utilità esclusiva dell’uomo17. 

                                                                                                                                                                          
15 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, cit., p. 25; ID., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, 

ambientale, animale, cit., p. 161. 
16 ID., Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, Thoreau, Gandhi, 
cit., pp. 21-22. 
17 ID., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit., p. 161. 

https://it.wikipedia.org/wiki/Essere_umano
https://it.wikipedia.org/wiki/Universo


 

 

97 

L’etica dei limiti è caratterizzata dal riconoscimento della necessità di porre dei 

limiti alla crescita materiale. Dominante è il tema della finitezza delle risorse naturali, 

ossia dell’idea della scarsità ed esauribilità delle risorse naturali, della ricerca del 

massimo rendimento sostenibile, da intendersi come sviluppo sostenibile o eco-

compatibile. Inoltre, vi è un allargamento degli orizzonti temporali e di specie; vengono 

presi in considerazione gli interessi delle generazioni future e degli animali. Si tratta di 

un modello ispirato all’“ecologia di moderata”, in sostanza di tratta di una ecologia 

moderata, che assegna vincoli normativi al comportamento umano in relazione 

all’ambiente e si prescrive un’amministrazione oculata delle risorse naturali, sempre in 

funzione della prosperità e del benessere umani18. 

Per affrontare l’etica sensiocentrica, l’etica biocentrica e l’etica ecocentrica 

rientranti nell’antiantropocentrismo, diamo, anche in questo caso, un significato 

schematico di quest’ultimo termine. L’antiantropocencentrismo è la tendenza a 

comportare la dissoluzione di ogni rigido confine tra umano e non umano e la visione 

della Terra non più come risorsa da sfruttare, ma come bene da tutelare. In particolare, 

l’antiantropocentrismo si basa sulle tesi seguenti: 

a) l’uomo non è l’unico soggetto morale; 

b) l’uomo non è l’esclusivo punto di riferimento cui commisurare il 

comportamento morale; 

c) in linea di principio, esistono altre dimensioni, oltre all’uomo, che meritino 

considerazione morale19. 

Alla luce di quanto evidenziato, Attilio Pisanò afferma che, gli indirizzi 

antiantropocentrici riconoscono un valore intrinseco ad ogni essere naturale, 

indipendentemente dall’utilità e dal benessere umano. L’ampiezza con la quale si decide 

                                                           
18 Ivi, p. 162. 
19 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, cit., p. 25. 



 

 

98 

di attribuire tale valore intrinseco a soggetti, a entità diversi dall’uomo, determina a 

quali enti si possa riconoscere una forma di soggettività: animali, vegetali, ecosistemi20.  

Pertanto, nel caso dell’etica sensiocentrica la ricerca del valore intrinseco nel mondo 

non umano può fondarsi sul criterio della capacità di avvertire il piacere o il dolore. 

Pertanto si giustifica il riconoscimento della soggettività, oltre all’uomo, negli animali. 

Si tratta di un modello che potremmo chiamare “ecologia allargata”, nella cui ottica gli 

animali assumono un valore intrinseco. Sono esclusi alcuni organismi (unicellulari e 

pluricellulari), i vegetali e gli elementi fisici della Terra21. 

Nell’etica biocentrica il valore intrinseco nel mondo nonumano può fondarsi sul 

criterio della stessa vita in senso biologico. Dunque si allarga la sfera etica e giuridica a 

tutti gli essere viventi in quanto tali, inclusi gli individui unicellulari o pluricellulari con 

caratteristiche biologiche che consentano lo sviluppo, la crescita, il funzionamento 

autonomo e la regolazione con altri organismi e con l’ambiente esterno. Si tratta di un 

modello che potremmo chiamare “ecologia estesa”, nella cui ottica gli essere viventi 

assumono un valore intrinseco. Restano esclusi i soli elementi fisici della Terra22. 

In fine, abbiamo l’etica ecocentrica o radicale che si basa su di una visione 

olistica del mondo23 il cui modello più classico è la teoria normativa di Aldo Leopold 

volta a inculcare principi di solidarietà ecologica, basati su un senso di appartenenza 

mistico-affettiva alla Terra. Egli sostiene che è l’ambiente a prescrivere il giusto 

comportamento e i limiti ad esso imposti, è la natura a fornire il modello di un’etica 

della partecipazione e dell’integrazione. Ne consegue quello che si potrebbe definire 

l’imperativo categorico dell’etica della Terra: «Una cosa è giusta quando tende a 

preservare l’integrità, la stabilità e la bellezza della comunità biotica, è ingiusta quando 

tende altrimenti»24.  

                                                           
20 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., p. 95. 
21 Ivi, p. 96. 
22 Ibidem. 
23 Ibidem. 
24  Cfr. A. LEOPOLD, Aldo Leopold: A Sand County Almanac & Other Writings on Ecology and 

Conservation, Library of America, 2013. 



 

 

99 

L’etica radicale, che si ispira a tale concezione, riconosce i diritti/interessi 

morali a tutte le specie non umane in considerazione dell’interdipendenza di tutti gli enti 

della natura. Inoltre, in considerazione del fatto che il tutto è più importante della 

somma delle parti, ne deriva la subordinazione dell’individuo a fini collettivi (prima 

della società, ora della comunità biotica)25. Da ciò derivano i diritti dell’ambiente, in 

una direzione palesemente olistica che apre le porte al riconoscimento giuridico degli 

interessi di ogni cosa (acqua, montagne, prati, colline, ghiacciai, terra, aria, spazio, 

ecc.)26. Si tratta di un modello ispirato all’“ecologia profonda”, nella cui ottica la natura 

assume un valore intrinseco, ossia un valore in sé, indipendentemente dall’esperienza 

umana27.  

Infine, prima di esaminare l’etica del rispetto è necessario chiarire il significato 

dell’antropogenismo metaetico, cui essa appartine.  

L’antropogenismo metaetico, che fa capo alla bioeticista Luisella Battaglia, si prefigge 

di uscire dalla falsa alternativa tra una cultura del dominio (di ispirazione 

antropocentrica) e una cultura della sottomissione (di ispirazione antiantropocentrica)28. 

La tesi dell’insuperabilità dell’antropocentrismo contiene due asserzioni che vengono 

spesso associate e che, invece, occorrerebbe considerare separatamente.  

La prima è la tesi per cui ogni attribuzione di valore trova la sua origine nella 

coscienza umana e, conseguentemente, ogni etica si origina nella continuità umana. 

Questa tesi viene definita antropogenetica del valore perché ne individua la genesi 

nell’anthropos. La seconda è la tesi per cui ogni attribuzione di valore si riferisce 

esclusivamente a soggetti umani e, conseguentemente, ogni etica trova la sua 

                                                           
25 L. BATTAGLIA, Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit., 
p. 148. 
26 Cfr. L. PALAZZANI, Biogiuridica. Teorie, questioni, analisi, Torino, Giappichelli, 2021. 
27 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, cit., pp. 27-31. 
28 Ivi, p. 26. 



 

 

100 

destinazione nella sola comunità umana. Questa viene definita tesi antropocentrica del 

valore perché ne identifica la centralità e il fine nell’anthropos29. 

A tal proposito Battaglia evidenzia com’è diverso il significato sottostante alla 

centralità umana. Nel primo caso (tesi antropogenetica), l’uomo è centrale in quanto è 

unico generatore del valore; nel secondo (tesi antropocentrica), l’uomo è centrale in 

quanto è anche l’unico destinatario del valore. Come è facilmente deducibile, dalla 

prima asserzione non segue necessariamente la seconda. È infatti perfettamente 

plausibile affermare che l’uomo è il solo soggetto capace di valutazioni morali senza, 

per questo, asserire che è anche l’unico soggetto degno di considerazione morale. 

Pertanto l’antropogenismo, che si colloca sul piano metaetico e non su quello etico-

normativo, si limita ad affermare la genealogia dei valori senza che, per questo, debba 

essere necessariamente antropocentrata. Per questo l’antropogenismo metaetico non 

segue logicamente l’antropocentrismo etico, che impedirebbe l’estensione della 

considerazione morale ad altri soggetti30. 

Questa prospettiva consente, inoltre, di effettuare due ulteriori valutazioni 

relative alla condotta e alla riflessione etica: 

a) l’aspetto simmetrico, ossia il rispetto di quel patto di reciprocità di doveri e obblighi 

che ci attendiamo dagli altri agenti morali; 

b) l’aspetto asimmetrico, ossia la non reciprocità di doveri e obblighi che ci assumiamo, 

senza attenderci nulla in cambio, nei confronti di coloro che non sono in grado di 

reciprocare31. 

La non reciprocità, ossia la relazione asimmetrica con l’altro, sembra essere il filo 

conduttore anche della riflessione di Gandhi il quale, peraltro, applica tale tesi a 

prescindere dalla specie cui appartiene l’interlocutore. Al posto della vita basata sul 

                                                           
29 Ivi, p. 22. 
30 Ibidem. 
31 Ivi, p. 23. 



 

 

101 

potenziamento di sé (compresa la riduzione dell’altro a sé) colloca il vivere con l’altro 

senza pretendere alcuna ricompensa32. 

Si tratta di una tesi che ha riflessi molto rilevanti sulla nostra visione della 

comunità morale33. Infatti, rispetto alle possibili critiche che potrebbero essere sollevate 

con riferimento al fatto che i non umani, non potendo adempiere a dei doveri, non 

possano nemmeno essere riconosciuti titolari di diritti, è possibile fare rilevare come 

casi analoghi sono presenti nella normativa che ha per oggetto gli uomini. Si pensi ai 

neonati, ai comatosi, o ai malati psichici gravi che pur essendo centro d’imputazione di 

diritti e doveri, esercitano diritti ma sono esonerati dall’adempimento di doveri. 

Conseguentemente, se ritenessimo obbligatoria la reciprocità dei doveri, senza 

eccezione alcuna, dovremmo escludere anche diversi soggetti appartenenti al genere 

umano.  

L’etica sottostante, definita etica del rispetto, riconosce i diritti/interessi morali a 

tutte le specie non umane pur consentendo di difenderci dagli attacchi, da ciò derivano i 

diritti dell’ambiente, secondo una prospettiva che intende saldare interessi umanistici e 

valori ambientali. Inoltre, insiste sui valori di cui l’uomo può godere se preserva le 

risorse naturali, mantenendone i caratteri e l’integrità e permettendo che membri del 

mondo non umano seguano i loro modelli caratteristici di esistenza. Si tratta di un 

modello ispirato ad un approccio definibile “umanesimo ecologico”, secondo il quale la 

natura assume un valore intrinseco, ossia un valore in sé, ma che al tempo stesso rifiuta 

ogni fondamentalismo tipico dell’“ecologia profonda” e la conseguente affermazione di 

una compatibilità tra etica del rispetto della natura e tradizione umanistica34.  

 

 

 

                                                           
32 Cfr. M. K. GANDHI, Teoria e pratica della non violenza, trad. it., Torino, Einaudi, 2006. 
33 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, pp. 22-23. 
34 ID., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit., p. 162. 



 

 

102 

3 L’estensione della soggettività morale in funzione delle generazioni future 

 

Esaminate le principali posizioni ideologiche, occorre effettuare un passo in avanti 

valutando quale delle stesse risulta essere in grado di fornire una base teorica idonea a 

tradursi in una legislazione nei confronti delle generazioni future. In questo modo, come 

evidenzia Guido Fassò, risulterà possibile non trascurare quei principi che devono 

regolare i rapporti umani e non vi sarà il rischio di perdere di vista i valori alti della 

vita35.  

All’interno dell’antropocentrismo il modello dell’etica della frontiera 

(caratterizzato da una forte enfasi sul valore di trasformazione fisica del mondo 

naturale), essendo ispirato dall’“assenza di ecologia”, considera la natura come 

ambiente ostile e pericoloso da conquistare e trasformare in senso assoluto, è del tutto 

inadatto a garantire un equilibrio uomo-ambiente. Ed ancor più inadatto per ristabilire 

l’equilibrio naturale, già fortemente compromesso, e per garantire la tutela degli 

interessi delle generazioni future.  Il cieco dominio dell’uomo sull’ambiente ha già 

ampiamente dimostrato i suoi effetti perversi. La “tecnosfera”, ossia l’odierno mondo 

sempre più artificiale e dipendente dall’uomo (per l’apporto continuo di energia e 

risorse per il suo mantenimento: si pensi all’ambiente urbano o alle moderne “campagne 

ipertecnologiche” intensivamente sfruttate), ha dimostrato di prendere il sopravvento 

minando gli equilibri vitali di quello spazio di appena 20 km di spessore, definito 

“biosfera”, abitato dagli organismi viventi, e ha minacciato, paradossalmente, la stessa 

specie umana che ha creato la “tecnosfera”. Infatti, funzionando fianco a fianco con la 

biosfera, sullo stesso Pianeta, la tecnosfera lascia filtrare o deliberatamente introduce o 

scarica all’interno tanti veleni penetranti e mortali, sostanze irritanti, tali da minacciare 

la sua capacità di efficace funzionamento e il suo valore di fonte di sostegno e di 

ambiente naturale per l’umanità. In base a tale approccio l’uomo e la natura si sono 

                                                           
35 G. FASSÒ, Storia della filosofia del diritto. III Ottocento e Novecento, Roma-Bari, Laterza, 2020, p. 
417. 



 

 

103 

venuti a trovare “sulla stessa barca”, entrambi ugualmente minacciati dall’operato privo 

di controllo della tecnosfera36.  

Il modello dell’etica dei limiti, è caratterizzato dal riconoscimento della 

necessità di porre dei limiti alla crescita materiale ed essendo ispirato da una “ecologia 

di moderata”, si relaziona con la natura e gli animali sempre in funzione della prosperità 

e del benessere umani. In sostanza, vi è un allargamento degli orizzonti temporali e di 

specie, poiché vengono presi in considerazione gli interessi delle generazioni future e 

degli animali; tuttavia, a questi ultimi viene accordata solo una tutela indiretta, secondo 

la concezione kantiana (Lezioni di etica, 1775 e La Metafisica dei costumi, 1797). 

Infatti, Kant, pur considerando il rispetto come qualcosa di riferibile soltanto agli 

uomini e mai alle cose o agli animali, riprende la cosiddetta “tesi della crudeltà” di S. 

Tommaso d’Aquino (Summa Theologiae, 1265-1274) e vede il maltrattamento degli 

animali come un’anticamera per la violenza verso gli uomini37. Pertanto, il rispetto 

dell’ambiente e delle forme di vita differenti da quella umana, si configurano come un 

diritto di tutte le generazioni che si susseguono nella storia dell’umanità. Questo implica 

una tutela indiretta della specie non umana, ma sicuramente utile e diretta nei confronti 

delle generazioni future. 

All’interno dell’antiantropocentrismo, al di là dell’ampiezza con la quale si 

decide di attribuire tale valore intrinseco a soggetti a entità diversi dall’uomo, l’etica 

sensiocentrica, biocentrica, ed ecocentrica sono accomunate dal riconoscimento di 

diritti/interessi morali a specie non umane (attraverso la dissoluzione di ogni confine tra 

umano e non umano), e considerano la natura l’unica forza creatrice che tutto produce, 

anche la specie umana. In base a questa impostazione la natura, soprattutto nel caso 

dell’ecocentrismo, essendo ontologicamente primaria rispetto all’uomo, assume anche il 

carattere d’istanza normativa ultima.  

In realtà, con buona pace degli ecologisti antiantropocentrici, occorre osservare 

che l’ecologia non potrà mai dirci quali modi alternativi di vita, con cui gli uomini 
                                                           
36 M. MANCARELLA, Il diritto dell’umanità all’ambiente, Milano, Giuffrè, 2004, p. 31. 
37 Cfr. I. KANT, La metafisica dei costumi, trad. it, Bari-Roma, Edizioni Laterza, 2014. 



 

 

104 

hanno la possibilità di mettersi in rapporto con la natura, possono essere scelti da noi in 

qualità di agenti morali. Infatti, date tutte le informazioni ecologiche possibili, la nostra 

specie, a differenza delle altre, ha la possibilità di scegliere come condurre la sua 

esistenza e anche se continuare ad esistere o meno. In particolare, il timore è che nelle 

etiche ecologiste vengano trascurati o minimizzati i tradizionali obiettivi dell’etica 

umanistica (giustizia, libertà, progresso della conoscenza) o che venga minacciata 

quell’autonomia individuale che costituisce il valore fondamentale su cui poggia la 

democrazia liberale. 

Inoltre, si potrebbe rilevare che l’affermazione dell’eguaglianza biotica, secondo 

cui tutti gli organismi e le entità nell’ecosfera sono uguali nel loro valore intrinseco in 

quanto parti di un tutto interrelato, non può che comportare l’affermazione della nostra 

totale immanenza alla natura, con la conseguente rinuncia a pronunciare giudizi di 

valore, a differenziare, sul piano assiologico e normativo, tra modelli di vita naturale, 

nella proiezione che possono avere per la nostra condotta, al fine di determinare le 

condizioni di “vita buona”. La sacralizzazione dell’armonia naturale del mondo rischia 

di mettere in forse la stessa posizione dell’uomo come soggetto morale, di vanificare le 

stesse condizioni dell’esercizio della moralità che prevede una specifica attività elettiva 

di oggetti. Addirittura, nell’ecologia profonda, anziché un superamento del pensiero 

dualistico (uomo/natura; spirito/corpo; natura/cultura), si ha l’approdo a un altro 

dualismo, questa volta di segno opposto: dalla parte del valore stanno la vita, la natura, 

la corporeità; dalla parte del disvalore la cultura, la scienza, la razionalità38. Un’etica 

che considera moralmente colpevole l’abbattimento di un albero al pari dell’omicidio di 

un uomo, rivela la sua debolezza e la sua contraddizione, perché il principio di 

eguaglianza non implica che si debbano trattare indistintamente, allo stesso modo, tutti 

gli interessi coinvolti39. Se si considerasse ugualmente grave l’omicidio di un uomo e 

                                                           
38 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, cit., pp. 30-31. 
39 M. ARAMINI, La Terra ferita. Etica e ambiente, cit., p. 121. 



 

 

105 

l’abbattimento di un albero avremmo una violazione del principio di uguaglianza40 e 

quindi un sistema basato sull’egualitarimo41. Questa posizione, di quasi 

personalizzazione della natura, indebolisce la sua possibilità di essere rispettata, perché 

toglie all’uomo la responsabilità di essere l’amministratore e il custode del mondo 

naturale. La stessa famosa teoria di Aldo Leopold, denominata Etica della terra, 

propone una concezione totalmente olistica della morale42. Questo approccio va 

incontro a esiti socialmente assurdi, poiché finisce col ritenere opportuna qualunque 

drastica riduzione della presenza umana. Non a caso, proprio all’interno di queste 

concezioni, è sorta l’idea dell’uomo come “cancro del Pianeta”, così indicato da James 

Lovelock43. Anche dal punto di vista morale si hanno esiti paradossali, poiché si arriva a 

definire il bene morale in modo tale che non solo l’agente morale viene neutralizzato ma 

addirittura rimosso44. 

All’interno dell’antropogenismo metaetico l’etica del rispetto, ispirata 

all’“umanesimo ecologico”, riconosce i diritti/interessi morali anche alle specie non 

umane e insiste sui valori di cui l’uomo può godere se preserva le risorse naturali, 

mantenendone i caratteri e l’integrità e permettendo che membri del mondo non umano 

seguano i loro modelli caratteristici di esistenza45.  

Quando si parla di umanesimo e di ecologismo si pensa erroneamente a due termini che 

si pongono in posizione di antitesi. Ciò deriva da un doppio equivoco: quello che 

                                                           
40 Il concetto di uguaglianza consiste nella condizione di cose o persone che siano uguali tra loro, a parità 
di qualità o attributi. Questo implica che situazioni uguali siano giudicate in modo uguale e situazioni 
diverse siano giudicate in modo diverso. Per ulteriori informazioni si veda: P. PERLINGIERI, Istituzioni di 

diritto civile, Napoli, E.S.I., 2020, p. 27. 
41 Il concetto di egualitarismo consiste nella condizione di cose o persone che siano uguali tra loro, a 
prescindere se l’oggetto della valutazione sia caratterizzato da uguaglianza. Questo implica che situazioni 
uguali siano giudicate diversamente e situazioni diverse siano giudicate in modo uguale. Per ulteriori 
informazioni si veda: P. PERLINGERI, Istituzioni di diritto civile, cit., p. 27. 
42 Cfr. A. LEOPOLD, L’Ethique de la terre, trad. fr., Paris, Éditions Payot, 2019. 
43 Cfr. J. LOVELOCK, La rivolta di Gaia, trad. it., Milano, Rizzoli, 2006. 
44 Cfr. G. GAGLIANO, Problemi e prospettive dell’ecologia radicale e dell’ecoterrorismo, Roma, Aracne, 
2012; Cfr. J. LOVELOCK, La rivolta di Gaia, cit.; Cfr. J. RUSSELL, C. RONALD, Aldo Leopold, Book on 
Demand Ltd., 2013. 
45 L. BATTAGLIA, Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit., 
p. 162. 

https://www.ibs.it/ebook-inglese/editori/%C3%A9ditions-payot


 

 

106 

identifica l’umanesimo con un antropocentrismo forte (ideologia del dominio) e quello 

che identifica l’ecologismo con un fondamentalismo antiantropocentrico (ideologia 

della sottomissione). Da qui nascono le idee simmetriche di un umanesimo 

necessariamente anti-ecologico, attestato sulla convinzione che occorra difendere 

l’uomo e i suoi valori contro la sacralizzazione della natura; e di un ecologismo 

necessariamente antiumanistico, persuaso che, per difendere la natura, occorra mettere 

sotto accusa la tradizione stessa dell’Occidente. In realtà non occorre essere 

fondamentalisti per condannare lo sfruttamento della natura, né aderire 

all’antropocentrismo per difendere la dignità dell’uomo: si correrebbe, altrimenti, il 

rischio d’immaginare preoccupati gli uni, esclusivamente dei diritti umani, gli altri, dei 

diritti della natura46. «In realtà è possibile postulare un umanesimo ecologico, a 

condizione che l’umanesimo divenga consapevole che l’esclusiva concentrazione 

sull’uomo significa solo immiserimento, atrofia del nostro essere, disumanizzazione e 

che l’ecologismo tematizzi in senso critico l’attitudine della fondamentale unità del 

vivente, riconoscendo che l’estensione della sfera etica oltre la specie umana è il 

prodotto di un’evoluzione di autocoscienza che è propria dell’uomo»47. A tal proposito, 

già Michelet metteva in evidenza che il superamento dell’antropocentrismo non ha un 

effetto antiumanistico. Egli sosteneva che, partendo da una visione complessiva e da 

una comunanza di destino tra uomo e natura, dobbiamo impegnarci a mettere in 

relazione le questioni relative all’ambiente, al mondo animale, alla qualità stessa della 

vita, con quelle attinenti il mondo umano48. La via da seguire è quella di una cultura del 

rispetto, nutrita della consapevolezza che oggi non si tratta tanto di dominare la natura, 

quanto di dominare il dominio della natura. Al riguardo, fondamentale è compiere uno 

sforzo anticipatorio di ragione e di immaginazione che includa la previsione degli effetti 

                                                           
46 ID., Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, Thoreau, Gandhi, 
cit., p. 19. 
47 ID., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit., p. 166. 
48 Cfr. J. MICHELET, La montagna, trad. it., Genova, Il Nuovo Melangolo, 2001. 



 

 

107 

a lungo termine delle operazioni umane sul sistema planetario, sulle generazioni future, 

sulle altre specie49. 

Alla luce di tali premesse, la soluzione per garantire un’effettiva protezione delle 

generazioni future è sicuramente rappresentata dall’etica dei limiti, di ispirazione 

antropocentrica. Poi, un’alternativa è costituita dall’etica del rispetto, rientrante 

nell’antropogenismo metaetico, in quanto questa lascia all’uomo l’esclusività di 

attribuire un valore intrinseco a tutti quei soggetti ritenuti meritevoli di tutela (anche alle 

generazioni future), a prescindere dalla capacità di reciprocare.  

Tuttavia, in quest’ultimo caso, occorre considerare che ci si espone maggiormente di 

essere tacciati di paternalismo50, in quanto tutti i diritti dell’uomo sono storicamente 

discesi da un approccio antropocentrico51. 

 

 

4 I macro argomenti antropocentrici detrattivi per la non responsabilità 

intergenerazionale: etica della frontiera 

 

All’interno dell’antropocentrismo, prima di affrontare i principali argomenti volti a 

cercare di garantire un’effettiva protezione delle generazioni future, risulta opportuno 

esaminare quelli privi di un’ottica intergenerazionale. In virtù di ciò è possibile farli 

rientrare nell’alveo dell’etica della frontiera, esaminata precedentemente. Peraltro, in 

questo modo, sarà più facile comprendere le fragilità di queste posizioni, nonché gli 

ostacoli da superare per riconoscere alle generazioni future valore giuridico.  

Nell’ambito degli approcci volti a non riconoscere una responsabilità 

intergenerazionale, allo stato attuale dell’arte è possibile individuarne sei macro 

argomenti: 

                                                           
49 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, cit., p. 27. 
50 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., p. 163. 
51 Cfr. N. BOBBIO, L’età dei diritti, Torino, Einaudi, 1990. 



 

 

108 

1. della provvidenza divina; 

2. dell’astuzia della ragione; 

3. della rilevanza del presente e dell’irrilevanza etica del futuro; 

4. dell’assenza di empatia; 

5. della relazionalità degli obblighi; 

6. della nostra ignoranza52. 

 

 

4.1 Argomento della provvidenza divina 

 

È l’argomento che interpreta il Vangelo (Matteo, 6:34) per sostenere che del futuro 

l’uomo non è moralmente responsabile in quanto ad esso provvede la divina 

provvidenza53. Si tratta, tra l’altro, di un argomento trattato anche da Sant’Agostino e 

che viene ripreso, nel XVI secolo, da Francesco Bacone il quale afferma che «l’uomo 

deve perseguire obiettivi giusti nel presente, e lasciare il futuro alla divina 

provvidenza»54. 

La fragilità di tale tesi è legata al fatto che, pur dando per buono che nel futuro 

provvede la divina provvidenza, deresponsabilizza totalmente l’agire umano nel 

presente. In sostanza le azioni presenti risultano scollegate dai riflessi futuri. In realtà 

proprio l’argomento evangelico, al quale si rifà peraltro oggi Papa Francesco, chiama in 

responsabilità l’uomo nel suo agire quotidiano. Del resto Bacone, il quale a sua volta si 

rifà a Sant’Agostino, afferma che «l’uomo deve perseguire obiettivi giusti nel presente». 

Conseguentemente, la tesi in questione è destinata a crollare miseramente rifacendoci 

proprio alla tradizione Biblica, in particolare al Libro della Genesi, dove si afferma che 

«Dio pose l’uomo e la donna sulla Terra perché la coltivassero e la custodissero» (cfr 

2,15).  

                                                           
52 Cfr. G. PONTARA, Etica e generazioni future, Roma, Mincione Edizioni, 2021. 
53 Ivi, p. 55. 
54 Cfr. F. BACONE, Scritti filosofici, trad. it., Torino, U.T.E.T., 2016. 



 

 

109 

A tal proposito Papa Francesco si pone le domande seguenti: «che cosa vuol dire 

coltivare e custodire la Terra? Noi stiamo veramente coltivando e custodendo il Creato? 

Oppure lo stiamo sfruttando e trascurando? Il verbo coltivare mi richiama alla mente la 

cura che l’agricoltore ha per la sua Terra perché dia frutto ed esso sia condiviso: quanta 

attenzione, passione e dedizione! Coltivare e custodire il Creato è un’indicazione di Dio 

data non solo all’inizio della storia, ma a ciascuno di noi; è parte del suo progetto; vuol 

dire far crescere il mondo con responsabilità, trasformarlo perché sia un giardino, un 

luogo abitabile per tutti»55. Su questa concezione di vita è improntata l’enciclica 

Laudato sì. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, interamente dedicata al 

tema dell’ecologia, che vuole smuovere le coscienze umane a prendere consapevolezza 

di come l’ambiente non sia qualcosa di avulso e distante dall’uomo ma che, al contrario, 

produce inevitabili ripercussioni sulle generazioni presenti e future. Per questo richiede 

un’azione concreta da parte di ognuno di noi e viene definita, dallo stesso Papa 

Francesco, come un’enciclica essenzialmente sociale56. 

 

 

4.2 Argomento dell’astuzia della ragione 

 

Con l’argomento in questione si fa leva sulla nozione hegeliana di “astuzia della 

ragione”57 o su quella smithiana di “mano invisibile”58. In virtù di ciò si sostiene che 

non si è responsabili nei confronti delle generazioni future in quanto il loro destino è 

determinato da forze operanti in modo tale per cui, dalle nostre azioni ed interazioni, 

                                                           
55 Per ulteriori informazioni sull’Udienza Generale tenuta in Piazza San Pietro il 5 giugno 2013, si veda 
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2013/documents/papa-
francesco_20130605_udienza-generale.html (data ultima consultazione 31/03/2025). 
56  Cfr. FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, cit. 
57 Si tratta di quel particolare processo attraverso il quale la ragione agisce in modo sottile e complesso 
per raggiungere i suoi obiettivi. Cfr. F. HEGEL, Lezioni sulla storia della filosofia, trad. it., Roma-Bari, 
Laterza, 2013. 
58 Si tratta di quella concezione in base alla quale esiste una tendenza del mercato libero di regolarsi 
autonomamente attraverso i meccanismi della competizione, della domanda e dell’offerta. Cfr. A. SMITH, 
La ricchezza delle nazioni, trad. it., Torino, U.T.E.T., 2017. 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2013/documents/papa-francesco_20130605_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2013/documents/papa-francesco_20130605_udienza-generale.html
https://www.ernesto.it/faq/cosa-intende-hegel-con-l-espressione-astuzia-della-ragione
https://www.ernesto.it/faq/cosa-intende-hegel-con-l-espressione-astuzia-della-ragione


 

 

110 

scaturiscono sempre effetti che nel medio e lungo periodo sono largamente positivi. Le 

generazioni successive stanno sempre meglio di quelle che sono venute prima e il 

progresso dell’umanità è così sicuramente garantito59. 

La debolezza dell’argomento dell’“astuzia della ragione” o della “mano 

invisibile” è notevole in quanto è sufficiente pensare a tutte quelle situazioni nelle quali 

una collettività di individui agisce in modo tale per cui, qualunque singola azione di 

ciascun individuo considerata per sé, risulta razionale in quanto massimizza l’utilità 

attesa del singolo agente, ma l’insieme delle singole azioni compiute da ciascun 

individuo produce esiti deleteri o, addirittura, disastrosi per la collettività. Di fatto le 

misure necessarie per risolvere in modo ottimale tali situazioni sono quelle che portano 

ad un’ampia condivisione tra gli individui coinvolti. Queste misure, evidenzia il filosofo 

Giuliano Pontara, sono sostanzialmente di tre tipi:  

1. educative, che conducono alla interiorizzazione, da parte di tutti o della grande 

maggioranza dei soggetti, di determinate norme che prescrivono un agire 

solidale in vista dei benefici che producono a favore di tutti; 

2. coattive, che si impongono sui singoli individui anche contro la loro volontà; 

3. miste, costituite dalla combinazione delle misure ai punti precedenti. 

Senza queste “astuzie della ragione” il nostro agire collettivo rischia di mettere 

sempre più in pericolo, oltre agli interessi di un’intera generazione e di quelli dei propri 

figli, anche vitali interessi di molte generazioni future60. 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           
59 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 56. 
60 Ivi, pp. 56-57. 



 

 

111 

4.3 Argomento della rilevanza del presente e dell’irrilevanza etica del futuro 

 

Questo argomento parte dalla premessa di valore per cui, a livello individuale, non è 

irrazionale preferire una esperienza piacevole nel presente ad una esperienza molto più 

piacevole in futuro. Di converso non è irrazionale preferire di non soffrire ora, anche se 

ciò comporta soffrire molto di più in futuro. Più in generale, si ritiene che non è 

irrazionale sacrificare un qualsiasi proprio vantaggio o bene futuro, al fine di godere di 

un vantaggio o bene, per quanto minore, nel presente. Conseguentemente questo 

principio vale, non solo per ogni individuo, ma anche per una collettività di individui, 

ivi compresi quelli appartenenti alla stessa generazione, ragion per cui non è in alcun 

modo irrazionale per una qualsiasi generazione preferire il proprio bene a quello di 

generazioni future61. Contro questo argomento, rifacendoci a Giuliano Pontara, è 

possibile addurre tre obiezioni.  

La prima è che, anche se si concede la premessa maggiore per cui non è 

irrazionale preferire un proprio godimento, o la realizzazione di un proprio valore 

immediato, ad un proprio maggiore valore in futuro, da ciò non segue che sia 

moralmente giustificato farlo. Del resto è lapalissiano che la nozione di razionalità e di 

moralità non sono necessariamente strettamente connesse62. 

La seconda obiezione riguarda il fatto che, anche concedendo che non è né 

irrazionale né immorale per qualsiasi individuo preferire un proprio bene o vantaggio 

presente ad un proprio maggiore bene o vantaggio futuro, da ciò non segue 

necessariamente che sia moralmente giustificato per una collettività di individui 

esistenti ad un certo momento preferire sempre il proprio bene a quello di una 

collettività di altri individui esistenti in futuro. Ciò che è razionale, e magari anche 

moralmente permesso fare nei confronti di sé stesso e del proprio futuro, non è 

                                                           
61 Ivi, p. 57. 
62 Ivi, p. 58. 



 

 

112 

necessariamente razionale o moralmente giustificato farlo quando sono in gioco anche 

gli interessi di altri esseri umani presenti e futuri63. 

La terza obiezione si rivolge ancora contro la premessa maggiore e consiste nel 

rilevare come questa premessa si scontri con quello che è possibile chiamare il principio 

di irrilevanza del fattore temporale64. Questo principio è stato formulato in modo molto 

chiaro da Henry Sidgwick il quale dichiara: «La mera differenza di priorità o 

posteriorità nel tempo non costituisce un fondamento ragionevole per avere maggiore 

riguardo per la coscienza esistente ad un certo momento piuttosto che ad un altro»65. 

Dopo oltre mezzo secolo Rawls ribadisce il medesimo principio: «La semplice 

collocazione temporale, o la distanza dal presente, non è una ragione per preferire un 

momento a un altro»66. 

 

 

4.4 Argomento dell’assenza di empatia 

 

Il quarto argomento fa leva sui limiti di empatia nei confronti delle generazioni future. 

In particolare si evidenzia che non si ha nessun obbligo morale nei loro confronti, in 

quanto non è possibile identificarsi con esse, o comunque essere motivati in modo tale 

da prendere in considerazione equanimemente i loro interessi. Più precisamente esso si 

fonda su due premesse che richiedono di essere approfondite67. 

La prima è che se non vi è un desiderio di promuovere il bene delle generazioni 

future, nessun argomento, per quanto razionale, potrà indurre individui appartenenti ad 

una generazione esistente in un certo periodo a fare quei sacrifici che possano essere 

necessari per salvaguardare gli interessi dei posteri. Affinché vi sia un tale desiderio vi 

deve essere una notevole empatia, una capacità di identificazione con i posteri, una 

                                                           
63 Ibidem. 
64 Ibidem. 
65 Cfr. H. SIDGWICK, The Methods of Ethics, London-New York, Macmillan, 1907. 
66 Cfr. J. RAWLS, Una teoria della giustizia, trad. it., Milano, Feltrinelli, 2017. 
67 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 60. 

https://www.ibs.it/ebook-inglese/autori/sidgwick-henry


 

 

113 

capacità di vedere le cose ponendosi dal loro punto di vista, dal punto di vista dei loro 

interessi o desideri68. 

La seconda premessa sostiene che la nostra capacità d’identificazione con gli 

altri non è illimitata. È possibile identificarsi solo con coloro che sono più vicini per 

legami di affetto, o per legami culturali, e magari anche con quelli che sono vicini nello 

spazio e nel tempo. Ma non è possibile identificarsi con coloro che vivranno sul pianeta 

tra cento o tremila anni69. Autori appartenenti a questo filone di pensiero, come gli 

economisti Thomas H. Thompson e Robert Louis Heilbroner, mettono in evidenza che 

viene meno la ragione per preoccuparsi delle conseguenze che le nostre azioni 

potrebbero avere sui loro interessi70. 

Contro tali assunti è possibile sollevare almeno tre obiezioni. 

La prima obiezione riguarda la premessa per cui l’unico fattore in grado di 

motivarci a fare scelte che tengano imparzialmente presenti gli interessi delle 

generazioni future sarebbe la nostra empatia nei loro confronti. A tal proposito è da 

rilevare che l’empatia nei confronti degli altri non è l’unico fattore in grado di motivare 

un nostro comportamento morale nei loro confronti. Infatti si può essere motivati a 

mantenere una promessa ad una persona, anche nell’ipotesi in cui il mantenimento della 

stessa richiede un notevole sacrificio, pur non identificandoci affatto con quella persona, 

ma per il semplice fatto che può essere ritenuto un dovere morale mantenere le 

promesse assunte. Conseguentemente si può essere motivati a fare certe azioni 

favorevoli alla posteriorità e che richiedono un sacrificio nel presente, in quanto si può 

ritenere che quelle azioni siano doverose71. 

La seconda obiezione riguarda la premessa minore. Innanzitutto va effettuata 

un’analisi ermeneutica sul concetto di individui futuri e distinguere tra individui 

                                                           
68 Ivi, p. 60. 
69 Ivi, p. 61. 
70 T. H. THOMPSON, Are We Obligated to Future Others?, in E. PARTRIDGE (a cura di), Responsibilities 

To Future Generations, New York, Prometheus Books, 1981, pp. 195-202; Cfr. R. L. HEILBRONER, An 

Inquiry into the Human Prospect, New York, Norton, 1974. 
71 G. PONTARA, Etica e generazioni future, pp. 61-62. 



 

 

114 

meramente possibili, individui possibili e individui futuri. Quelli meramente possibili 

sono quei soggetti che ogni coppia di genitori può mettere al mondo, oltre a quelli già 

generati. Gli individui possibili sono tutti quelli che se esistono o meno dipenderà dalle 

scelte che faranno determinati individui che già esistono. Infine quelli futuri sono tutti 

gli individui possibili che di fatto esisteranno in questo o quel lasso di tempo futuro. Da 

ciò non segue che sia impossibile o difficile identificarsi con individui che 

effettivamente esisteranno in futuro, pur non sapendo quali saranno e quando 

esisteranno. Inoltre, non si può escludere che, anche attraverso un processo educativo, le 

nuove generazioni imparino ad allargare la loro capacità d’identificazione in modo tale 

da abbracciare anche generazioni d’individui futuri72. 

La terza obiezione riguarda la constatazione che, pur dando per buona la tesi in 

questione e visto che le motivazioni morali potrebbero non essere sufficienti, è possibile 

ricorrere a misure coercitive di tipo giuridico. Se razionalmente si accetta che in linea di 

principio gli interessi dei posteri contano, imparzialmente, quanto quelli delle 

generazioni presenti, allora, pur non riuscendo ipoteticamente a identificarci con essi, 

dovremmo anche razionalmente accettare che è giustificato imporre coattivamente 

quelle misure ritenute necessarie a salvaguardare in modo equanime i loro interessi, 

quantomeno quelli fondamentali. Questo, tra l’altro, non è contrario al principio 

kantiano che dovere implica potere73. 

 

 

4.5 Argomento della relazionalità degli obblighi 

 

L’argomento della relazionalità degli obblighi può essere inteso sia in termini morali, 

sia in termini giuridici. Con riferimento al primo modo d’intenderlo ci si rifà ad una 

teoria deontologica degli obblighi morali che è possibile chiamare “deontologismo 

relazionale”. Secondo tale teoria vi è una pluralità di obblighi morali fondamentali, 
                                                           
72 Ivi, p. 62. 
73 Ivi, p. 63. 



 

 

115 

ciascuno dei quali vale nei confronti d’individui specifici con i quali ci si trova in 

determinate relazioni eticamente rilevanti e all’interno dei quali non vi sono altri 

obblighi. In sostanza l’argomento è che tutti gli obblighi morali cui si soggiace hanno 

come loro fondamento un complesso sistema di relazioni. Conseguentemente, nessuna 

di queste ultime sussiste tra un qualsiasi soggetto esistente ad un certo momento ed un 

qualsiasi altro soggetto appartenente ad una qualche generazione futura con cui egli non 

viene direttamente in contatto. L’argomento in esame si scontra con tutti quei temi etici 

i quali, al contrario di esso, comportano che nessun obbligo è di natura relazionale. Il 

riferimento è, ad esempio, alle varie forme dell’argomento utilitaristico secondo il quale 

vi è, fondamentalmente, un unico obbligo morale, ossia quello di agire in modo tale da 

produrre le migliori conseguenze possibili74. Guido Fassò mette in luce come si tratta di 

una tesi strettamente legata all’empirismo e perciò antichissima (la si ritrova espressa 

con parole pressoché identiche a quelle di Bentham presso Aristotele), appartiene alla 

tradizione della filosofia morale inglese, ma è frequente anche nel pensiero illuministico 

continentale come nel caso di Beccaria il quale esercitò un forte influsso nel pensiero 

benthamiano75. In sostanza l’argomento delineato incappa nell’obiezione di essere 

fondato su una teoria degli obblighi morali che appare limitata in modo piuttosto 

gratuito. Infatti, risulta più sensibile la tesi per cui vi sono cose che è moralmente 

proibito fare agli altri, al di fuori di ogni particolare relazione che intercorra tra noi ed 

essi, ivi compresa la relazione di appartenenza ad una stessa comunità morale: per 

esempio ucciderli, o infliggere loro gravi sofferenze senza che essi ci abbiano in alcun 

modo danneggiati o minacciati76. 

Passando all’aspetto della relazionalità degli obblighi in termini giuridici, questo 

contiene l’argomento principe dei detrattori per giungere a sostenere l’impossibilità di 

giustificare obblighi di carattere intergenerazionale. Tale impossibilità deriverebbe dalla 

non esistenza, in quanto non ancora nati, di quei soggetti con i quali dovrebbe sussistere 

                                                           
74 Ivi, pp. 63-65. 
75 G. FASSÒ, Storia della filosofia del diritto. III Ottocento e Novecento, cit., p. 53. 
76 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 65. 



 

 

116 

una relazionalità di obblighi. Infatti è proprio da tale tesi che dipartono prospettive 

paradigmatiche come quella di Wilfred Beckerman, il quale propone un vero e proprio 

“sillogismo” a sostegno di un’impossibilità giuridica di attuare una teoria della giustizia 

intergenerazionale. In particolare egli sostiene che le generazioni future, ossia le 

persone non ancora nate, non possono essere titolari di diritti. Qualsiasi teoria della 

giustizia, implica un conferimento di diritti a delle persone77. Questa posizione riprende 

sostanzialmente la visione di autori influenti come Ruth Macklin e Richard T. De 

George che già negli anni Ottanta trovavano il loro centro di gravità nella prospettiva 

secondo cui i posteri, in quanto soggetti non identificabili, non possono essere ritenuti 

propriamente titolari di diritti e, in quanto indeterminati, non possono essere considerati 

propriamente avere interessi. Implicazioni, queste, che conducono alle conclusioni 

racchiuse nelle analisi di Gustavo Zagrebelsky78. Quest’ultimo sostiene che parlare di 

diritti delle generazioni future non è affatto coerente e, quando viene fatto, si finisce per 

scivolare in una di quelle espressioni improprie che si usano per nascondere la verità79. 

In virtù di ciò afferma che: «le generazioni future, proprio perché future, non hanno 

alcun diritto da vantare nei confronti delle generazioni precedenti. Tutto il male che può 

essere loro inferto, perfino la privazione delle condizioni minime vitali, non è affatto 

violazione di un qualche loro diritto in senso giuridico. Quando (e se…) 

incominceranno ad esistere, i loro predecessori, a loro volta, saranno scomparsi dalla 

faccia della terra, e non potranno essere portati in giudizio. I successori potranno 

provare riconoscenza o risentimento, ma in ogni caso avranno da compiacersi o da 

dolersi di meri e irreparabili fatti compiuti»80. Da tale asserzione si deduce che solo il 

timore di un giudizio dinnanzi ad un tribunale può e deve indurre ad avere 

comportamenti non deprecabili. Quindi vanno ignorate del tutto le norme sociali, il 

                                                           
77 W. BECKERMAN, The impossibility of a theory of intergenerational justice, in J. TREMMEL, Handbook 

of Intergenerational Justice, Cheltenham, Edward Elgar Publishing, 2006, p. 53. 
78 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., p. 100. 
79 G. ZAGREBELSKY, Senza adulti, Torino, Einaudi, 2016, pp. 85-86. 
80 ID., Diritto allo specchio, Torino, Einaudi, 2018, p. 109. 



 

 

117 

principio di responsabilità81 di cui parla Hans Jonas, di giustizia intergenerazionale82 di 

cui parla Papa Francesco, o, semplicemente, quel sano sentimento di autocritica che 

ogni soggetto morale dovrebbe avere e che ci differenzia realmente dagli animali83? 

Inoltre, emerge un’insanabile grande incongruenza che si scontra con la realtà. Infatti, 

egli considera le generazioni come se si susseguissero una per volta, senza sovrapporsi 

tra di loro. Per essere più chiari può essere utile riprendere le parole di David Gauthier 

quando afferma che: «Le generazioni dell’umanità non marciano dentro e fuori il 

palcoscenico della vita in un sol colpo, come se su tale palcoscenico ci fosse una 

generazione per volta. Ogni persona, invece, interagisce anche con le altre più anziane o 

più giovani, entrando così in una linea continua d’interazione, che si estende dal passato 

remoto fino al futuro più lontano dell’umanità»84. Inoltre, proprio in virtù di tale 

constatazione, evidenzia come non convenga non considerare le esigenze 

intergenerazionali. Infatti, anche quando non immediatamente provviste di potere 

contrattuale lo acquisteranno progressivamente, potendosi in futuro anche rivalere 

sull’eventuale comportamento sconsiderato dei più anziani85.  

 

 

4.6 Argomento della nostra ignoranza 

 

L’argomento della nostra ignoranza (sul futuro) spesso viene utilizzato per non 

assumersi responsabilità ed essere liberi di operare senza preoccuparsi delle 

conseguenze che ricadono nel futuro. Tale argomento parte dalla premessa per cui il 

problema della nostra responsabilità nei confronti delle generazioni future è quello di 
                                                           
81 Cfr. H. JONAS, Il principio responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, trad. it., Torino, Einaudi, 
2009. 
82 FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, cit., pp. 153-154. 
83 Darwin, con riferimento alle diversità scientificamente provate insite tra uomini e animali, mette in 
evidenza che la differenza d’intelligenza è solo di grado e non di genere. Ciò che davvero differenzia 
l’uomo dagli animali è la moralità. C. R. DARWIN, L’origine dell’uomo e la selezione sessuale, trad. it., 
Roma, Newton&Comton, 2003, p. 458. 
84 D. GAUTHIER, Morals by Agreement, Oxford, Clarendon Press, 1986, p. 299. 
85 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., p. 81. 



 

 

118 

creare un mondo che sia gradito a coloro che lo abiteranno dopo di noi. In virtù di ciò si 

evidenzia come nulla è possibile sapere su quali saranno gli interessi, le preferenze, i 

valori, i desideri e la stessa concezione di bene che avranno coloro che verranno dopo di 

noi. Inoltre, non è possibile sapere i modi in cui le nostre azioni possano incidere su tale 

concezione di bene. In virtù di quanto evidenziato, autori come M. P. Golding e J. 

Passmore, sostengono che non è possibile avere alcuna responsabilità morale nei 

confronti delle generazioni future86. 

Con riferimento a Golding, egli sostiene che «tanto più è distante la generazione 

su cui focalizziamo la nostra attenzione, tanto più è improbabile che noi abbiamo un 

obbligo di promuovere il suo bene»87. In sostanza, la sua tesi si basa sull’assunto che 

non conoscendo le condizioni di vita delle generazioni future remote, non siamo in 

grado di formare nei loro confronti delle preferenze razionali. 

In merito a Passmore, pur sostenendo che «non dobbiamo mai agire in modo tale 

da danneggiare sicuramente la posteriorità», afferma che, non essendo in grado di 

stabilire in modo soddisfacente le probabilità di incidere negativamente sui posteri, è 

lecito ignorare i possibili danni che possiamo loro arrecare, specie se i danni 

ricadrebbero sui presenti ove si prendesse in considerazione i loro interessi88. Dunque 

l’autore, pur mostrando inizialmente maggiore sensibilità nei confronti dei posteri 

rispetto a Golding, giunge anche egli ad una sostanziale irresponsabilità nei confronti 

delle generazioni future e soprattutto di quelle più remote.  

Anche in questo caso gli argomenti evidenziati non sono esenti da criticità. 

Infatti, Giuliano Pontara evidenzia come, nel caso di Golding, non viene effettuata 

alcuna distinzione tra desideri, preferenze, valori estrinseci o strumentali. In virtù di ciò 

si potrà anche concedere che non è possibile sapere nulla in merito alle preferenze, 

desideri e valori estrinseci dei posteri in un futuro remoto. Tuttavia, è possibile 

                                                           
86 M. P. GOLDING, Obbligations to Future Generations, in “The Monist”, 1972, p. 85; Cfr. J. PASSMORE, 
La nostra responsabilità per la natura, trad. it., Milano, Feltrinelli, 1986. 
87 M. P. GOLDING, Obbligations to Future Generations, cit., p. 98. 
88 Cfr. J. PASSMORE, La nostra responsabilità per la natura, cit. 



 

 

119 

sostenere che, indipendentemente da tutto, essi avranno necessariamente bisogno di 

soddisfare quelle nostre stesse esigenze che, nel campo economico, prendono il nome di 

bisogni primari: ambiente salubre, cibo a sufficienza, un certo spazio in cui muoversi, 

energia, conoscenze scientifiche, ecc. A conferma di ciò è sufficiente volgere lo sguardo 

nella storia dell’uomo per appurare che i bisogni primari dell’uomo sono stati 

sostanzialmente i medesimi e ciò costituisce una buona ragione per ritenere che anche in 

un futuro remoto le necessità non cambieranno89. 

Con riferimento a Passmore e continuando il ragionamento di Pontara è possibile 

sollevare tre critiche. La prima è connessa al fatto che non è vero che la nostra 

incertezza, circa gli effetti che le nostre scelte possono avere sulle generazioni future 

anche distanti, non è così grande come viene sostenuto. Basti pensare agli effetti assai 

gravi che le scorie radioattive, o delle azioni collettive che contribuiscono al cosiddetto 

effetto serra, sono in grado di generare in tempi molto lontani. Inoltre, in certi casi 

risulta essere possibile calcolare le probabilità. La seconda critica riguarda il fatto che 

anche laddove la probabilità di arrecare gravi danni alle generazioni future più remote 

non sia in alcun modo calcolabile, ma non sia pari a zero, non sembra vero che non ci 

sia alcuna possibilità di stabilire in modo razionale come agire tenendo presenti i lori 

interessi primari. Infine occorre rilevare come sulla base delle critiche mosse è possibile 

fondare una tesi opposta a quella della non responsabilità. Infatti, proprio in virtù della 

nostra ignoranza sul futuro, proprio perché si tratta di lasciare un mondo gradito alle 

generazioni future e proprio perché nulla sappiamo circa ciò che sarà gradito ad esse e 

circa le probabilità con cui le nostre azioni incideranno su di esse, abbiamo un obbligo 

di agire oggi in modo tale da non precludere opportunità e lasciare un ventaglio quanto 

più vasto possibile di opzioni. Chiaramente evitando costi troppo gravosi e non 

compensati a noi stessi e alle generazioni più prossime90. 

 

 
                                                           
89 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 67. 
90 Ivi, cit., pp. 67-69. 



 

 

120 

5 I macro argomenti antropocentrici istitutivi della responsabilità 

intergenerazionale: etica dei limiti 

 

Agli albori del dibattito sulle generazioni future e sul rapporto intergenerazionale, non è 

stato adottato il linguaggio dei diritti. Tuttavia, Attilio Pisanò evidenzia come, tali primi 

approcci hanno il merito di aver superato le obiezioni dell’irrilevanza morale delle 

generazioni future e di stabilire un contatto intergenerazionale giustificato su basi 

etiche91. Negli ultimi anni, grazie alle scelte politiche e normative attuate in ambito 

costituzionale e internazionale, il legame intergenerazionale assume sempre più la veste 

di un legame etico-normativo, fondato, prioritariamente, sul principio di 

responsabilità92. Quest’ultimo, come emerso in precedenza, si muove opportunamente 

all’interno di opzioni antropocentriche, perché il riconoscimento di un principio di 

responsabilità intergenerazionale ha come scopo diretto la tutela degli interessi 

dell’uomo futuro, solo indirettamente quelli della natura93. Pertanto si è nell’alveo 

dell’etica dei limiti, esaminata precedentemente. Però, occorre rilevare che a fronte di 

questo consenso diffuso e generalizzato si pone il problema d’individuare il linguaggio 

normativo più adeguato per regolare i rapporti intergenerazionali94. In virtù di ciò, 

seguendo il percorso storico avuto nel corso del tempo, risulta utile esaminare lo stato 

attuale dell’arte dividendo i principali approcci in sei macro argomenti: 

1. contrattualistico; 

2. utilitaristico; 

3. giusnaturalistico; 

4. reciproco-indiretto; 

5. reciproco-asimmetrico; 

6. misericordioso. 

                                                           
91 A. PISANÒ, Generazioni future, cit., p. 512. 
92 ID., Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., pp. 134-135. 
93 ID., Generazioni future, cit., p. 510. 
94 ID., Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., p. 135. 



 

 

121 

Occorre precisare che tali argomenti, sebbene risultino significativi al fine 

d’individuare una fonte di legittimità intergenerazionale, non riescono a costituire 

un’autentica via di uscita all’annosa questione di cui si sta discorrendo. 

 

 

5.1 Argomento contrattualistico: tra contractualist e contractarian 

 

Nell’ambito dell’argomento contrattualistico è possibile distinguere due filoni di 

pensiero: da un lato quello contractualist (contrattualista), dall’altro quello 

contractarian (contrattarianista). Nel primo caso il contratto e l’interazione degli attori 

in esso agenti, si ha sulla base del rispetto di principi morali preliminari; nel secondo si 

ha una visione del contratto come forma di comportamento cooperativo a cui gli 

individui aderiscono mossi dall’esclusivo interesse personale in vista dell’ottenimento 

di un vantaggio reciproco95.  

Nell’ambito del primo approccio, ossia contrattualista, emerge la figura di John 

Rawls che nell’opera A Theory of Justice96 giunge al reperimento di un principio di 

giustizia attraverso una procedura basata su un accordo razionale effettuato da individui 

posti in una condizione di decisione ideale, a sua volta, contrassegnata da equità e 

imparzialità. Infatti, i decisori si dovrebbero trovare nella “posizione originaria”, ossia 

una condizione puramente ipotetica, nella quale nessuno conosce il suo posto nella 

società, la sua posizione di classe o il suo status sociale, la sua concezione del bene, la 

propria propensione psicologica, la sua intelligenza, le sue doti naturali, la sua forza e 

simili. Inoltre, non sapendo nulla della propria specifica identità, della generazione in 

cui capiterà di nascere, dello stadio di civiltà della propria società e non aventi alcuna 

preferenza temporale pura97. L’unica informazione nota ai soggetti, al fine di 

ottemperare alle condizioni basilari per entrare in accordo, è quella costituita dal sapere 
                                                           
95 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, Brescia, Editrice Morcelliana, 2021, pp. 62-63. 
96 Opera originaria pubblicata nel 1971 e tradotta in italiano, per la prima volta, nel 1999; 
successivamente verrà ulteriormente aggiornata. Cfr. J. RAWLS, Una teoria della giustizia, cit. 
97 A. PISANÒ, Generazioni future, cit., p. 513. 



 

 

122 

di essere contemporanei gli uni degli altri98. L’utilizzo di questa procedura 

contrattualistica, attraverso quello che Rawls definisce “velo d’ignoranza”, ha la 

funzione di assicurare che nella scelta dei principi su cui ci si accorda nessuno venga 

avvantaggiato o svantaggiato dal caso naturale o dalla contingenza delle circostanze 

sociali99. 

Con riferimento all’idea di giustizia in senso intergenerazionale, viene introdotto 

il concetto del giusto risparmio a favore delle generazioni future. Secondo la concezione 

rawlsiana, tutte le generazioni si accorderebbero nel sopportare, ciascuna di esse, 

un’equa quota dell’onere nell’obiettivo di realizzare e mantenere una società giusta. 

Tuttavia, il fatto che la teoria imponga, agli individui presenti nella situazione 

originaria, la consapevolezza di essere contemporanei implica che non si giunga alla 

legittimazione di un principio di risparmio a favore dei posteri. Questa è la ragione per 

cui l’autore procede a ritoccare la sua teoria, facendo in modo che fosse in grado di 

soddisfare il principio di giustizia intergenerazionale. Questa è la ragione per cui 

considera gli individui coinvolti nella situazione originaria non più come singoli 

individui motivati dal solo tornaconto personale, ma anche come capifamiglia. Quindi 

soggetti che estendono il proprio interesse, in modo alquanto naturale, ai discendenti più 

prossimi. Nelle intenzioni di Rawls, l’interesse nei confronti degli altri non sfocia in un 

altruismo (inconciliabile con la matrice contrattualistica), ma resterebbe confinato entro 

l’ambito di interesse personale (quello dei capifamiglia); nel contempo, permette di 

rispondere all’esigenza di una giustizia nei confronti delle generazioni future, rendendo 

possibile la ricerca di un principio del giusto risparmio a loro beneficio100. 

A ben vedere si cade in contraddizione in quanto, in base ai presupposti 

rigorosamente conformi ai dettami del velo d’ignoranza, per individui chiamati a 

decidere su principi di giustizia intergenerazionale, la condizione in merito alla 

condizione originaria dovrebbe essere tale per cui «la forza motivante deve essere data 

                                                           
98 Cfr. J. RAWLS, Una teoria della giustizia, cit. 
99 A. PISANÒ, Generazioni future, cit., p. 513. 
100 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., pp. 66-70. 



 

 

123 

dal fatto di sapere che solo quando usciranno dal velo d’ignoranza scopriranno di avere 

veramente a cuore il benessere dei loro discendenti», il contesto che si presenta 

attraverso la modifica dell’assunto motivazionale produce esattamente il contrario. In 

sostanza, si inserisce anticipatamente ciò che invece dovrebbe risultare solo per via 

deduttiva. L’operazione incoerente effettuata da Rawls ha come conseguenza ultima che 

gli obblighi delle generazioni attuali verso quelle future non sono, in alcun modo, parte 

di un principio di giustizia derivante in modo cogente dalle premesse della sua teoria, 

ma essenzialmente il prodotto della benevolenza dei contemporanei verso i loro 

discendenti. Inoltre, la modifica motivazionale rawlsiana introduce un chiaro postulato 

comunitarista all’interno dell’impianto contrattulista; questione che detiene una elevata 

problematicità, se si tiene conto di quanto il contrattualismo sia notoriamente 

improntato a un’aspirazione di tipo universalista ed evidentemente anti-particolarista101. 

David A. J. Richards, diretto allievo di Rawls, proprio alla luce delle incoerenze e delle 

criticità della teoria del proprio maestro cerca di risolvere il problema dell’estensione 

intergenerazionale del principio di giustizia, attraverso l’inclusione di tutte le 

generazioni esistenti nel corso della storia umana, ed afferma: «La classe dei membri 

della posizione originaria include, in senso ipotetico, tutte le persone che sono vissute, 

vivono ora e vivranno in futuro […]. In base a questo assunto risulta moralmente 

irrilevante, non soltanto l’età presente […] bensì anche quale sia l’età storica cui si 

appartiene»102. 

A prima vista questa impostazione della situazione originaria potrebbe sembrare 

in grado di superare le criticità della tesi di Rawls ma, in realtà, emergono diverse 

criticità. Innanzitutto, se non risulta difficile immaginare una situazione originaria in cui 

tutte le nazioni esistenti in una certa epoca siano rappresentate, senza che però i loro 

rappresentanti sappiano a quale di esse appartengano, molto più difficile è immaginare 

una situazione originaria in cui tutte le generazioni della storia dell’umanità siano 

contemporaneamente presenti. Inoltre, nella tesi di Richards si consuma una 
                                                           
101 Ivi, pp. 72-73. 
102 D. A. J. RICHARDS, A Theory of Reasons for Actions, Oxford, Clarendon Press, 1971, p. 81. 



 

 

124 

trasgressione nel principio d’imparzialità. Infatti, la scelta dei principi morali in tale 

situazione viene effettuata in base all’assunto ingiustificato secondo cui si esisterà a 

prescindere dal principio scelto. Dinanzi a tali criticità si potrebbe estendere la 

partecipazione dei contraenti nella situazione originaria anche ai rappresentanti delle 

generazioni possibili, ovvero a quelle che esisterebbero se fossero state fatte scelte 

alternative. Tuttavia, se risulta già difficile idealizzare un’assemblea composta da tutte 

le generazioni esistenti nella storia, immaginare anche la partecipazione di quelle 

possibili diventa un compito ancora più arduo103. 

Tornando alla distinzione iniziale del contrattualismo e passando al secondo 

approccio, ossia contrattarianista, emerge la figura di David Gauthier. Questo, a 

differenza dell’approccio contrattualista, non fa derivare i principi morali da una 

ipotetica situazione originaria, ma reale in cui vige il “principio di minimizzazione della 

massima concessione relativa”104. Ne deriva che nella situazione iniziale di 

contrattazione vengono scelti esclusivamente i principi reciprocamente vantaggiosi per i 

contraenti, con il conseguente rigetto di qualsiasi spinta morale di carattere intuitivo. 

Inoltre, l’autore evidenzia come sul palcoscenico della vita non esiste una generazione 

per volta, ma ogni persona interagisce con le altre più anziane o più giovani. In questo 

modo si ha una continua interazione che si estende dal passato remoto fino al futuro più 

lontano dell’umanità. Gauthier parla di una cooperazione reciprocamente vantaggiosa 

che coinvolge persone di diverse generazioni che si intersecano e che si estendono 

lungo l’asse della storia105. A tal proposito Ferdinando G. Menga evidenzia come le 

esigenze delle generazioni più giovani vengono considerate non per ragioni altruistiche 

potendosi in futuro, una volta acquisito il potere contrattuale, rivalersi sull’eventuale 

comportamento sconsiderato delle prime. Pertanto sulla base di un puro ragionamento 

razionale, al contraente massimizzatore, tanto in vista di vantaggi potenziali, quanto 

nella prospettiva di minacce e rivalse future, conviene interiorizzare un principio di 

                                                           
103 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 75-77. 
104 D. GAUTHIER, Morals by Agreement, cit, p. 137. 
105 Ivi, p. 299. 



 

 

125 

responsabilità per i posteri più immediati (risoluzione del problema dell’asimmetria e 

della non reciprocità). Nel seguire poi la concatenazione generazionale della storia, una 

tale responsabilità si spinge fino al futuro più lontano (risoluzione del problema della 

non esistenza)106.  

Il filosofo Giuliano Pontara mette in risalto una peculiare criticità legata ai 

principi della contrattazione razionale, ovvero il fatto che coloro che non sono in grado 

di nuocerci e con i quali non guadagniamo nulla a contrarre certi tipi di comportamento 

comune, non ci sono rapporti morali. Infatti non essendoci obblighi all’infuori di quelli 

fondabili sul mutuo vantaggio, come nel caso dei soggetti gravemente disabili, non vi è 

nessun obbligo morale e possiamo sfruttarli fino in fondo per massimizzare il nostro 

tornaconto personale107.  

Inoltre, la responsabilità morale a catena si scontra con il fenomeno noto come 

sleeper-effect, ossia quegli effetti innescati da azioni presenti, i quali restano sopiti per 

molti anni, per poi esplodere improvvisamente a distanza di molto tempo. Un’ulteriore 

criticità è legata alla difficoltà a tutelare perfino le generazioni più prossime. Infatti, dal 

momento che nulla impone il calcolo del bilanciamento tra benefici e rischi da parte del 

massimizzatore vincolato, questo potrebbe modificare la politica di welfare sulla base 

della logica del parziale sacrificio dei benefici attuali al fine dell’evitamento di 

ripercussioni future a suo danno. Inoltre, nulla impedisce in punto di morte di dissipare 

completamente quanto accumulato, invece di consegnarlo ai successori. Oltretutto, più 

il massimizzatore approfitta della sua posizione di forza attuale, meno i soggetti, che 

avranno potere contrattuale in futuro, proprio a causa dell’indebolimento subito, saranno 

nella posizione di rappresentare un’effettiva minaccia per lui108. 

Le criticità evidenziate mostrano quanto sia problematica la giustificazione di 

una responsabilità nei confronti delle generazioni future. Tuttavia Gauthier sembra 

avere una soluzione a tali criticità e adotta la clausola che il massimizzatore vincolato 

                                                           
106 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., pp. 81-82. 
107 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., pp. 89-91. 
108 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., pp. 82-84. 



 

 

126 

possa appropriarsi di beni comuni solo alla condizione di lasciarne abbastanza e di 

altrettanto buoni alle altre generazioni. Sulla base di una tale clausola, ai contraenti, per 

quanto motivati dal perseguimento del proprio tornaconto, è preclusa la possibilità di 

peggiorare la situazione altrui, tanto più quella delle generazioni immediatamente 

future. Tuttavia, proprio qui si consuma la grande incongruenza. Gauthier malgrado 

escluda categoricamente la possibilità di qualsivoglia intuizione morale ex ante a 

sostegno del suo impianto contrattuale, nondimeno è costretto a contraddirla, nel 

momento in cui, introducendo il requisito della clausola limitativa, ammette che il 

rispetto di quest’ultima non è derivabile da alcuna giustificazione razionale. In sostanza, 

anche nell’impianto di stretta contrattazione razionale di Gauthier, emergono influenze 

non riconducibili alle sue medesime premesse, ma facenti capo al pensiero etico109. 

 

 

5.2 Argomento utilitaristico 

 

Utilitarismo è un argomento etico puramente teleologico o conseguenzialista nel senso 

che ripone il criterio ultimo dell’agire moralmente retto, doveroso e, rispettivamente, 

sbagliato nel valore delle conseguenze che di fatto scaturiscono da esso110. Più in 

particolare risalendo a Jeremy Bentham, fondatore dell’utilitarismo moderno, affermava 

che la giustizia di azioni o istituzioni va giudicata sulla base delle loro conseguenze 

(conseguenzialismo), o meglio sulla base del contributo di queste all’utilità, al benessere 

o alla felicità universali (utilitarismo in senso stretto)111. Poi, nel corso del tempo, la 

riflessione sull’utilitarismo ha portato la teoria a livelli di complessità e sofisticazione 

particolarmente elevati e distinguibile in due principali varianti: da un lato, quella che 

mira alla massimizzazione dell’utile totale (total utilitarianism); dall’altro, quella che 

                                                           
109 Ivi, pp. 83-86. 
110 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 152. 
111 Cfr. J. BENTHAM, Introduzione ai principi della morale e della legislazione, trad. it., Tornino, 
U.T.E.T., 1998. 



 

 

127 

tende alla massimizzazione dell’utile medio (average utilitarianism) per la 

popolazione112.  

La prospettiva utilitarista, alla luce delle sue premesse, non può che accogliere al 

proprio interno l’esigenza di considerare e giustificare possibili obblighi nei confronti di 

soggetti futuri. La conferma ci viene da Henry Sidgwick, uno dei primi utilitaristi a 

porsi in modo esplicito la questione intergenerazionale, in particolare quando afferma 

«che gli interessi dei posteri devono riguardare un utilitarista tanto quanto quelli dei 

suoi contemporanei»113. In base alla concezione di Sidgwick che si rifà a quella di 

Bentham, dal punto di vista morale, la felicità di individui futuri conta quanto quella di 

individui presenti114. Inoltre, entrambi rilevano come si dovrebbe sempre agire in modo 

tale da massimizzare la felicità, il benessere o l’utilità intesi come eccedenza del piacere 

sulla sofferenza115.  

Sidgwick evidenzia che, in merito alla distinzione tra utilitarismo del totale e 

della media, divergono solo nel caso in cui gli effetti delle varie alternative in gioco 

incidono su un numero di persone che non è costante. Si prende in esame il caso in cui 

un futuro governo mondiale si trovi a poter scegliere tra due linee alternative di politica 

demografica: una, di pianificazione della famiglia e di sterilizzazione volontaria, punta a 

mantenere la popolazione mondiale costante ad un certo livello; l’altra, punta ad un 

notevole aumento di essa favorendo con varie politiche la procreazione. Si supponga 

che il benessere totale sarà minore ma quello medio maggiore nell’ipotesi in cui venga 

attuata la prima alternativa piuttosto che la seconda. In tal caso, l’utilitarismo della 

media prescrive di scegliere la prima (popolazione costante), l’utilitarismo del totale la 

seconda (incremento della popolazione). Affinché questa affermazione risulti vera, 

occorre però che per utilitarismo della media si intenda quella posizione per cui l’utilità 

della media prodotta da una qualsiasi alternativa è definita come la somma delle utilità 

                                                           
112 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 87. 
113 H. SIDGWICK, The Methods of Ethics, cit., p. 414. 
114 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 154. 
115 A. PISANÒ, Generazioni future, cit., p. 515. 



 

 

128 

prodotte da quell’alternativa divisa per il numero delle persone che esistono se 

quell’alternativa viene resa operativa. Però questo ha attirato sull’utilitarismo della 

media l’obiezione secondo cui esso implica che vi sono situazioni nelle quali è doveroso 

uccidere persone innocenti, ma la cui utilità è al di sotto della media, al fine di 

massimizzare tale utilità116. Inoltre la messa al mondo di nuovi individui andrebbe 

considerata sempre un’azione proibita, ove ciò comporti una diminuzione dell’utilità 

media117. Infatti la decisione di procreare andrebbe ad incidere negativamente sul tasso 

medio di felicità collettiva futura. In merito alla seconda alternativa, l’utilitarismo del 

totale conduce ad una conclusione altrettanto inaccettabile visto che l’ammontare 

massimo della felicità dipenderebbe dalla sola massimizzazione del numero dei soggetti 

felici118. Invero, un aumento della popolazione mondiale, anche se determina un livello 

di vita appena al di sopra della soglia di sopravvivenza, va ritenuto doveroso ove ciò 

comporti massimizzare l’utilità totale119. Pertanto, fino a quando la previsione di 

mettere al mondo un soggetto è tale per cui costui ottiene una felicità appena superiore 

alla soglia d’indigenza, si sarebbe spinti a un obbligo di procreazione, in quanto in tal 

caso aumenterebbe la felicità totale120.  

Inoltre, Ferdinando G. Menga evidenzia come l’utilitarismo, globalmente 

considerato, va inesorabilmente incontro al problema dell’ignoranza epistemica rispetto 

al futuro. In effetti, se la teoria utilitaristica può reputarsi in grado di ovviare, in qualche 

modo, alle difficoltà relative alla determinazione di quanto può essere definito utile o 

benessere in un regime di contemporaneità, assai diversa è la situazione nel momento in 

cui si tratta di una valutazione che si deve basare su una visione per soggetti lontani nel 

tempo. Come ci ha insegnato la storia, le preferenze, i valori, le fonti di piacere e le 

stime dell’utilità possono mutare radicalmente nei secoli, ma anche nei decenni. 

L’utilitarista, che perciò si impegna a cercare la massimizzazione della felicità a 

                                                           
116 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., pp. 157-161. 
117 Ivi, p. 161. 
118 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 93-94. 
119 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 160. 
120 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 94. 



 

 

129 

beneficio di individui futuri, deve ammettere di non aver alcun mezzo di stima certa. Di 

conseguenza, l’efficacia epistemica su cui riposa la sua decisione sulle future utilità, 

decisione che ha inevitabile impatto dal punto di vista morale, resterà del tutto 

inadeguata. Si potrebbe replicare che un rilievo critico del genere può essere superato 

mediante una strategia al ribasso, fino al punto di farla coincidere con il 

soddisfacimento dei bisogni primari o di sussistenza. In tal caso, sicuramente la 

persistenza di tali bisogni risulta prevalentemente immune ai cambi d’epoca e, pertanto, 

offre una via di soluzione al rilievo critico. A ben vedere, il risultato che si raggiunge è 

davvero limitato, se non addirittura distorto, poiché è come se ai posteri spetta soltanto 

l’infausto e implacabile destino di doversi accontentare delle nostre briciole121. 

 

 

5.3 Argomento giusnaturalistico 

 

Alla luce delle problematicità che gli argomenti esaminati fanno emergere, al punto da 

svuotarne ogni rilevanza morale per gli stati futuri e facendoli dipendere completamente 

da quelli attuali, una strategia in grado di svincolarsi dai rapporti temporali e, in linea di 

principio in grado di sciogliere ogni nodo, è il giusnaturalismo. Guido Fassò evidenzia 

che si tratta di una dottrina secondo la quale esiste e può essere conosciuto un “diritto 

naturale” (ius naturale), ossia un sistema di norme di condotta intersoggettiva diverso 

da quello costituito dalle norme poste dallo Stato (diritto positivo). Inoltre, questo diritto 

naturale ha validità di per sé, è anteriore e superiore al diritto positivo e, in caso di 

contrasto con quest’ultimo, deve prevalere su di esso122. 

Emmanuel Angius e Hans Jonas figurano tra gli autori che, in tale area, 

maggiormente si sono occupati delle tematiche legate alle generazioni future e offrono 

una delle formulazioni più limpide in tale ambito di ricerca. Angius parte dal 

                                                           
121 Ivi, pp. 89-90. 
122 G. FASSÒ, Giusnaturalismo, in “Il Dizionario di Politica”, diretto da N. BOBBIO, N. MATTEUCCI, G. 
PASQUINO, Torino, U.T.E.T., 2004, p. 390. 



 

 

130 

presupposto che ogni essere umano è accomunato ad ogni altro sulla base di una 

comune essenza umana. In virtù di ciò ne fa derivare un destino comune e l’altrettanto 

condivisa partecipazione alle sorti del pianeta, a prescindere dalla specifica 

appartenenza generazionale123. Inoltre, mette in evidenza che il principio etico 

giustificativo, volto ad indurre le generazioni presenti a prendersi cura delle generazioni 

future, risulta essere solo l’unità e la solidarietà del genere umano124.  

Jonas nel delineare il suo pensiero dichiara che esiste un ponte dall’essere al dover 

essere e che ogni etica ha un fondamento ontologico. L’elaborazione di tale pensiero lo 

porterà a capovolgere l’abituale rapporto tra dover essere e potere. Primario non è più 

ciò che l’uomo deve essere e fare (l’imperativo dell’ideale) e quindi potrà o non potrà, 

primario è ciò che egli di fatto fa già, perché lo può fare. In virtù di ciò capovolge 

l’assunto kantiano “puoi, dunque devi”, in “devi, dunque fai, dunque puoi”. 

Chiaramente nei due casi senso e oggetto del potere sono diversi. In Kant l’inclinazione 

è subordinata al dovere e questo potere interno va generalmente presupposto 

nell’individuo al quale soltanto si rivolge il dovere. Nell’ipotesi in cui sia la società 

destinataria dei doveri, tale potere è estremamente dubbio, per cui diventa necessaria la 

coazione del governo. Invece, nell’impostazione delineata da Jonas “potere” significa 

scaricare nel mondo gli effetti causali con cui dovrà poi confrontarsi il dover essere 

della responsabilità di ognuno125. Inoltre, evidenzia che l’uomo è l’unico essere che è 

costituito nel suo essere da una capacità di avere responsabilità. Questo gli consente di 

poter porre la connessione ontologica di base secondo la quale la capacità (etica) di 

avere responsabilità intergenerazionale si basa sull’abilità ontologica dell’uomo di 

                                                           
123 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 108. 
124 E. ANGIUS, Obligations of Justice Towards Future Generations, Leuven, Catholic University of 
Leuven, 1986, p. 10. 
125 H. JONAS, Il principio responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, trad. it., Torino, Einaudi, 
2009, pp. 159-160. 



 

 

131 

scegliere tra le alternative dell’agire126. Inoltre, afferma che al principio speranza, va 

contrapposto il principio responsabilità e non il principio paura127.  

Gli approcci adottati da entrambi gli autori, pur svincolandosi completamente 

dagli intricati legami dei rapporti temporali, non risultano esenti da numerose critiche. 

Infatti, uno dei problemi fondamentali che emerge è quello relativo al postulato che 

afferma una connessione derivativa tra piano ontologico e piano etico. David Hume 

sottolinea la mancanza di una congiunzione evidente di carattere derivativo tra essere e 

dover-essere, conseguentemente di desunti principi morali, in grado di garantire una 

spiegazione effettiva e cogente di tale relazione128. 

Del medesimo avviso risulta essere Hans Kelsen in quanto afferma che il diritto 

naturale, pur ponendosi al di sopra del diritto positivo, pur considerandosi 

assolutamente valido e giusto perché emana dalla natura, dalla ragione umana o dalla 

volontà divina, «nessuna delle numerose teorie del diritto naturale è riuscita finora a 

definire il contenuto di questo ordinamento giusto in una forma che sia soltanto vicina 

all’oggettività»129. Questo evidentemente si spiega col fatto che i principi che sono alla 

base di tale teoria non si poggiano su alcuna oggettività ma, in realtà, si «manifestano 

come principi più o meno generalizzati di un diritto positivo particolare, i quali, senza 

sufficiente ragione, sono presentati come diritto naturale o giusto»130. 

Critiche ancora più dure sono state sollevate da autori come Emmanuel Lévinas, 

Hannah Arendt e Giorgio Agamben. 

Il filosofo Lévinas, nel definire la natura della relazione etica che unisce ogni 

uomo al suo prossimo, attua un’immersione in profondità nella “relazione 

intersoggettiva”131. Questo non soltanto porta a mostrare in modo accurato come 

l’appello alla responsabilità nei confronti del prossimo insorga ancor prima di ogni 

                                                           
126 ID., Ricerche filosofiche e ipotesi metafisiche, trad. it., Milano, Mimesis Edizioni, 2011, pp. 130-131. 
127 ID., Il principio responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, cit., p. 284. 
128 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 109-110. 
129 Cfr. H. KELSEN, La dottrina pura del diritto, trad. it., Torino, Einaudi, 2021. 
130 Ibidem. 
131 Cfr. E. LÉVINAS, Tra noi. Saggi sul pensare all’altro, trad. it., Milano, Jaca Book, 2016. 



 

 

132 

imbrigliamento metafisico o definizione dell’essenza ma, per di più, segnala come 

siffatta responsabilità rimanga genuinamente tale solo fino a quando resta connessa alla 

singolarità del richiamo che la innesca, sfuggendo così a ogni strategia di comparazione 

e neutralizzazione ontologica. In particolare occorre rilevare che, nel panorama 

contemporaneo, è stato soprattutto a partire dalla sua prospettiva che una genuina 

riflessione riguardo alla questione dell’umano ha cominciato a trovare il suo punto di 

gravitazione anzitutto sul piano della relazione etica e non su quello di una 

determinazione dell’essere132. 

Quanto alla filosofa Arendt, quando attua una critica ecologica e denuncia il grave 

pericolo di un’“espropriazione del mondo” da parte dell’uomo moderno che corrode 

prima lo spazio politico e poi minaccia il cosmo naturale, effettua anche una critica 

molto importante133. In particolare, nella sua riflessione sull’impianto strutturale dello 

spazio politico, mette in discussione il primato ontologico e mostra come il piano 

dell’interazione intersoggettiva non rimandi a nessuna linea d’essenza dell’uomo, la cui 

direttrice, poi, attraverserebbe l’ambito delle relazioni plurali. Al contrario, se c’è 

qualcosa come un momento fondativo della condizione umana, allora questo è 

caratterizzato dal fatto che noi ci costituiamo, anzitutto, incontrando esseri umani nella 

loro irriducibile singolarità e molteplicità134.  

Sulla medesima linea di pensiero risulta essere la posizione del filosofo 

Agamben il quale, partendo da riflessioni etiche,135 rivolge critiche alla carenza 

argomentativa in termini di fondazione motivazionale delle impostazioni metafisico-

sostanzialistiche. Inoltre, l’obiezione che viene sollevata in questo contesto è quella che 

denuncia l’inadeguatezza del paradigma ontologico nel fondare un’etica con tenuta 

intergenerazionale. Quello che nello specifico risulta criticabile è il motivo per il quale, 

a partire dall’impostazione metafisico-giusnaturalistica, non si dovrebbe adottare, ad 

                                                           
132 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 111-112. 
133 Cfr. H. ARENDT, Vita activa. La condizione umana, trad. it., Milano, Bompiani, 2017. 
134 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 114. 
135 Cfr. G. AGAMBEN, La comunità che viene, Torino, Bollati Boringhieri, 2001. 



 

 

133 

esempio, una soluzione tale per cui, ai detentori d’umanità lontani nel tempo, non si 

debbano piuttosto preferire quelli, o almeno quelli più indigenti, appartenenti al 

presente136. 

Alla luce di quanto emerso, i discorsi metafisico-sostantivistici, proprio nella 

misura in cui assorbono ogni incidenza etica della temporalità entro un alveo ontologico 

di stampo meta-temporale, più che offrire un paradigma fondativo per obblighi 

intergenerazionali, non ne comprendono neppure l’autentico spazio di pensabilità137. 

 

 

5.4 Argomento reciproco-indiretto 

 

L’argomento reciproco-indiretto si sforza di rispondere alla questione di una 

giustificazione dei doveri intergenerazionali dando esplicito rilievo al fattore della 

dislocazione temporale delle generazioni in gioco, riconoscendo piena rilevanza etica 

alla temporalità stessa138. Infatti, riprendendo le parole di un riferimento nel campo in 

questione come Brian Barry egli sostiene: «Visto che abbiamo benefici dai nostri 

predecessori, una qualche nozione di equità esige da noi di fornire benefici ai nostri 

successori»139. La logica sottostante è quella secondo cui ogni generazione presente, che 

si sussegue nel corso del tempo, interpreta come obbligo quello di trasmettere alle 

generazioni successive quanto ha ricevuto dalle generazioni precedenti. In virtù di ciò si 

genera un sistema di obblighi a catena che si estende lungo l’intero corso della storia. Il 

carattere indiretto della reciprocità è rappresentato dal fatto che la restituzione di quanto 

ricevuto non ha luogo nei confronti dei quali si è ottenuto il beneficio (le generazioni 

precedenti), ma verso altri soggetti che non hanno generato tali benefici (le generazioni 

future). 

                                                           
136 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 114-115. 
137 Ivi, p. 115. 
138 Ivi, p. 137. 
139 Cfr. B. BARRY, Teorie della giustizia, trad. it, Milano, Il Saggiatore, 1996. 



 

 

134 

Tra gli autori che maggiormente hanno studiato e approfondito tale approccio, 

spicca la figura di Axel Gosseries il quale ha individuando due componenti 

fondamentali, ossia una giustificazionale, che motiva l’obbligo intergenerazionale, e 

un’altra contenutistica, che ne definisce la misura dell’obbligo. La prima recita: 

«Dobbiamo qualcosa alla generazione successiva perché abbiamo ricevuto qualcosa 

dalla generazione precedente»140. La seconda afferma: «Siamo tenuti a trasferire alla 

generazione successiva almeno quanto abbiamo ricevuto dalla generazione 

precedente»141. 

Con riferimento alla componete giustificazionale, la generazione di volta in volta 

attuale deve qualcosa a quella successiva perché, a sua volta, ha ricevuto qualcosa dalle 

generazioni precedenti. Per quanto concerne la componente contenutistica, la 

generazione di volta in volta presente deve trasmettere alle generazioni successive 

almeno l’equivalente di quanto ricevuto da quella precedente. A questo punto viene da 

chiedersi se la componente giustificazionale, ossia la più importante al fine 

d’individuare una fonte giustificativa, può davvero essere considerata la fonte di ogni 

obbligo intergenerazionale. In sostanza, è possibile considerare la genesi degli obblighi 

verso le generazioni future dall’eredità avuta dai nostri predecessori? A ben vedere il 

meccanismo della reciprocità indiretta, anche nelle diverse varianti interpretative che si 

sono avute in seguito, non incoraggia in alcun modo tale logica. A tal riguardo 

Ferdinando G. Menga afferma che «la reciprocità indiretta, non potendo giustificare in 

modo davvero coerente il richiamo a un obbligo verso il futuro, non può che derivarlo 

da una fonte esterna al suo impianto»142. In sostanza l’approccio in questione per quanto 

si prefigga il compito di giustificare una forma di responsabilità dotata di genuino 

carattere intergenerazionale, alla fine, non si dimostra in grado di realizzarlo. Infatti, 

l’utilizzo di una legittimazione che rinviene preminentemente nel passato la forza 

                                                           
140 A. GOSSERIES, Penser la justice entre les générations. De l’affaire Perruche à la réforme des retraites, 

Paris, Flammarionion, 2004, p. 149. 
141 Ivi, p. 150. 
142 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 139. 



 

 

135 

propulsiva non consente di connettere l’appello alla responsabilità direttamente col 

futuro, con la conseguenza di far scivolare quest’ultima nella situazione paradossale 

d’intrattenere con l’avvenire una relazione etica di mero rimando.  

 

 

5.5 Argomento reciproco-asimmetrico 

 

L’argomento reciproco-asimmetrico, nato di recente e con l’obiettivo di superare le 

criticità emerse da quello reciproco-indiretto, vede come caposcuola il filosofo Matthias 

Fritsch. Egli afferma che la reciprocità indiretta sfiora il nocciolo della questione 

secondo cui il debito delle generazioni presenti, nei confronti delle precedenti, induce ad 

una restituzione nei confronti delle successive, ma non riesce a giustificare realmente 

obblighi diretti verso gli individui futuri. Questa è la ragione secondo cui egli ritiene che 

gli obblighi intergenerazionali possono avere la loro fondatezza a condizione di attuare 

un cambio di approccio, ovvero passando da un carattere indiretto di reciprocità ad una 

decisa e radicale accentuazione “asimmetrica”143. In particolare egli afferma: «Per 

quanto mantenga una relazione tripartitica, la reciprocità asimmetrica rende il dono di A 

a B non semplicemente un fatto empirico, bensì indispensabile per l’essere stesso di B. 

Ciò che B riceve (dal passato) è co-costitutivo della sua stessa soggettività, vale a dire: 

della sua medesima capacità di dare. In tal modo, il dono non è qualcosa da cui costui o 

costei può mai totalmente sgravarsi, indipendentemente da quanto e quanto bene B dia 

ad A o a C. Il debito verso il passato non è allora un debito che possa essere ripagato: 

non può essere ripagato, poiché esso include anche un eccesso di cui B non può 

appropriarsi. Tale eccesso inappropriabile del debito è una delle ragioni per le quali 

parlo di asimmetria, visto che B non può mettersi a pari e commisurarsi col dono»144.  

                                                           
143 M. FRITSCH, Taking Turns with the Earth. Phenomenology, Deconstruction, and Intergenerational 

Justice, Redwood City, Stanford University Press, 2018, p. 107. 
144 Ivi, p. 58. 

https://www.bing.com/maps?&mepi=127~~Unknown~Address_Link&ty=18&q=Stanford%20University%20Press&ss=ypid.YN873x7014889269174351774&ppois=37.484676361083984_-122.20369720458984_Stanford%20University%20Press_YN873x7014889269174351774~&cp=37.484676~-122.203697&v=2&sV=1&FORM=MPSRPL
https://www.degruyter.com/search?query=*&publisherFacet=Stanford+University+Press


 

 

136 

Assunto che evidentemente “A” identifica le generazioni passate, “B” quelle presenti e 

“C” le future, Fritsch fonda la sua tesi di responsabilità intergenerazionale sostenendo 

che l’obbligo verso le generazioni future non rappresenta un carattere soltanto indiretto 

(come nell’approccio esaminato nel paragrafo precedente), ma anche diretto. 

Quest’ultimo deriva dal fatto che i soggetti che rappresentano le generazioni presenti 

(“B”) sono co-costitutivi della capacità di dare, dunque non possono mai liberasi della 

capacità di dare ad “A” o a “C” e che porta a proseguire la catena della donazione in un 

rilancio continuo che, peraltro, rinvia a obblighi rivolti al futuro.  

L’autore tiene a sottolineare come fino a quando ci si ostinerà a voler fondare le 

compagini sociali a partire dalla logica liberale dello scambio, mosso unicamente da 

interessi detenuti da soggetti atomistici e completamente autonomi, mai verrà risolta la 

naturale disposizione ad assumere obblighi verso i posteri. Invece, evidenzia come, la 

via d’uscita è costituta dall’intendere gli obblighi intergenerazionali in un’ottica di 

rapporto asimmetrico dono-obbligo e nella trasmissione transgenerazionale che da esso 

procede145. 

In realtà per quanto Fritsch cerchi di giustificare una forma di responsabilità 

dotata di un carattere intergenerazionale, alla fine, non si mostra in grado di realizzarlo. 

Infatti, Ferdinando G. Menga evidenzia come si rivolge a un’opzione discorsiva che gli 

consente di approcciarsi, ma non di corrispondervi in modo compiuto e coerente. 

Inoltre, un’altra nota dolente evidenzia come sia data dalla scelta di una legittimazione 

che prende dal passato la forza propulsiva all’obbligo, dunque alla responsabilità, nei 

confronti delle generazioni future146. In sostanza una tale inclinazione non consente di 

connettere la responsabilità dei presenti direttamente con i posteri, con l’inevitabile 

conseguenza «d’intrattenere con l’avvenire una relazione etica di mero rimando, 

laddove invece è di questa che ne dovrebbe andare in senso radicale e immediato»147. 

Infatti, l’appello etico del futuro viene costantemente annullato, poiché non assurge mai 

                                                           
145 Ivi, p. 110. 
146 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 159. 
147 Ivi, p. 160. 



 

 

137 

al rango di autentico fondamento di responsabilità intergenerazionale; configurandosi in 

termini di risultato necessario di un processo d’assimilazione incompletabile e iniziato 

altrove. A conferma di ciò basti prendere in considerazione Fritsch nelle parole 

seguenti: «L’obbligazione a reciprocare si origina […] dal fatto che, nell’accettare il 

dono, i riceventi assimilano in loro stessi ciò che resta inassimilabile e che, dunque, 

necessariamente li tracima, obbligandoli a passarlo oltre ad altri»148. 

 

 

5.6 Argomento misericordioso 

 

Alla luce delle fragilità dei vari argomenti esaminati, tra i tentativi di legittimare la 

responsabilità intergenerazionale, ne emerge uno molto interessante che trae parziale 

ispirazione da quello reciproco-asimmetrico149 appena esaminato. Si tratta di quello che 

possiamo definire della “misericordia” e che fa capo ad un giusfilosofo italiano, ossia a 

Ferdinando G. Menga. 

Egli prende spunto dall’anno del Giubileo straordinario della misericordia 

apertosi l’8 dicembre del 2015150 e conclusosi, nella solennità liturgica di Gesù Cristo 

Signore dell’Universo, il 20 novembre 2016. Sente profondamente la raccomandazione 

tratta dal Vangelo di Luca: «Siate misericordiosi, come il Padre vostro è 

misericordioso» (Lc 6,36). Infatti, considera l’anno giubilare indetto da Papa Francesco 

come «ottimo espediente per tornare a enfatizzare l’incapacità di tenuta di una logica di 

stampo esclusivamente contrattualista, al fine di farne emergere le linee d’ombra e 

                                                           
148 M. FRITSCH, Taking Turns with the Earth. Phenomenology, Deconstruction, and Intergenerational 

Justice, cit., p. 109. 
149 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 148. 
150 La scelta della data non è casuale, ma è carica di significato per la storia recente della Chiesa. Intatti, 
Papa Francesco ha deciso di aprire la Porta Santa nel cinquantesimo anniversario della conclusione del 
Concilio Ecumenico Vaticano II. Tale decisione è il frutto della consapevolezza che la Chiesa ha il 
bisogno di mantenere vivo quell’evento, per un nuovo impegno per tutti i cristiani e per testimoniare con 
più entusiasmo e convinzione la loro fede. Per ulteriori informazioni si veda: 
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/papa-
francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html


 

 

138 

introdurre all’interno il necessario intervento di elementi riconducibili a una semantica 

eccedente; quella dell’amore, del perdono o anche, appunto, della misericordia»151. 

Evidenzia che gli autori che hanno seguito questa indagine hanno portato avanti una 

riflessione nei confronti di una nozione di giustizia di matrice semplicemente liberal-

procedurale. Punto di base in comune è risultato essere il seguente: «Il contratto, in 

quanto ciò posto in essere da individui fallibili (“peccatori”) per il fatto della loro 

irriducibile finitudine, non può realizzarsi in misura compiuta attraverso procedure 

d’ottemperanza a una giustizia assoluta. Questo implicherebbe, infatti, pretendere il 

superamento finale della contingenza stessa che lo crea. Da qui ne vien la necessaria 

esposizione o apertura a una dismisura che lo contempera, integra, decostruisce e che 

rinvia a un oltre, a un eccesso rispetto a esso: la possiamo chiamare logica dell’amore, 

del per-dono, della misericordia»152.  

Fatte tali precisazioni, Menga si chiede come la misericordia possa oltrepassare i 

confini della contemporaneità (ossia, dove l’individuo ha sempre la possibilità di 

scegliere) ed estendersi alle generazioni future (ovvero, dove l’altro ancora non esiste). 

Per questo esamina il rapporto tra misericordia e giustizia nel modo seguente: «Non è 

più soltanto l’intervento di un senso di misericordia a entrare in gioco per indicare i 

limiti – e sopperire alle mancanze – di una giustizia fondata sulla sola reciprocità e 

simmetria degli interessi, ma ora può ben essere anche un rinnovato senso di giustizia 

attento al richiamo dei futuri a consegnare alla misericordia stessa una dismisura più 

ampia, disancorandola da una visione unilaterale di donazione per alterità 

preminentemente presenti»153. Dunque occorre superare quella che il filosofo 

Emmanuel Lévinas definisce come “resistenza etica”154 e cogliere l’appello alla 

responsabilità che è frutto di quella ineludibile intuizione morale proveniente dal futuro. 

Infatti, a tal proposito, Menga afferma che «la responsabilità verso un futuro che ancora 

                                                           
151 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 258. 
152 Ivi, p. 259. 
153 Ivi, pp. 261-262. 
154 E. LEVINAS, En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger, Paris, Vrin, 1967, p. 173. 



 

 

139 

non esiste, comunque penetra nel mondo, ci inquieta e ci sconvolge sotto forma di una 

fastidiosa e ineludibile intuizione morale»155. Essa sopraggiunge come «un 

comandamento etico iperbolico, nonostante non ha mai avuto neanche per un attimo la 

forza di comporsi come presenza per imporsi come forza nello schieramento delle 

forze»156. Questo significa assumersi un compito di responsabilità, in quanto dall’azione 

dei presenti dipende la salvezza o la distruzione dell’altro. Conseguentemente un 

compito del genere porta con sé una carica di possibile giudizio che Menga chiarisce nel 

modo seguente: «L’ultima parola è lasciata sempre e comunque a un’alterità che di là 

(fuori dal mondo) verrà (dal futuro) a giudicare»157! Ed ecco che in virtù di ciò giunge 

ad affermare che «non la giustizia crea futuro, ma il futuro crea giustizia»158. Quindi 

richiama quel senso di obbligo che deve precedere quello di diritto. Non a caso si rifà a 

Simone Weil che afferma: «La nozione di obbligo sovrasta quella di diritto, che le è 

subordinata e relativa. Un diritto non è efficace di per sé, ma soltanto attraverso 

l’obbligo al quale esso corrisponde»159. Inoltre, Menga precisa che «tale obbligo non si 

esaurisce nel terreno dell’immanenza, ma, proprio come un albero capovolto, una 

verticalità interpellante»160 e riprende le parole di Weil che parla di “realtà fuori dal 

mondo”161.  

L’argomento in questione, pur essendo di grande valore morale, non è scevro da 

criticità a cui, consapevolmente, l’autore è ben conscio di essere esposto. Infatti, egli 

stesso mette in evidenza che una misericordia orientata nel futuro rischia di sacrificare il 

presente stesso, dando vita ad una forma d’ingiustizia o mancanza di compassione dei 

                                                           
155 F. G. MENGA, Responsabilità e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilità 

intergenerazionale, in F. CIARAMELLI, F. G. MENGA (a cura di), Responsabilità verso le generazioni 

future, Napoli, Editoriale Scientifica, 2017, p. 212. 
156 F. G. MENGA, L’emergenza del futuro. I destini del pianeta e le responsabilità del presente, Roma, 
Donzelli Editore, 2021, p. 116. 
157 ID., Etica intergenerazionale, pp. 270. 
158 Ivi, pp. 271. 
159 S. WEIL, L’enracinement. Prélude à une dèclaration des devoirs envers l’entre humain, Paris, Èditions 
Gallimard, 1949, p. 6. 
160 F. G. MENGA, Responsabilità e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilità 

intergenerazionale, cit., p. 214. 
161 S. WEIL, L’enracinement. Prélude à une dèclaration des devoirs envers l’entre humain, cit., p. 6. 



 

 

140 

presenti. L’obiettivo è quello di allargare i soggetti di diritto, coinvolgendo le 

generazioni future, e avere così un bilancio in attivo; non allargare gli uni (i posteri) a 

discapito degli altri (i presenti), lasciando così il bilancio invariato. Inoltre, un’etica 

stimolata dal futuro impone una forma di sacrificio ineludibile, dei presenti a beneficio 

dei futuri, che difficilmente troverebbe il favore dei più162. In merito all’approccio 

religioso non risulta essere d’impronta universalistica, con la concreta possibilità di 

portare i non credenti a prenderne le distanze per la carenza di forza persuasiva. 

L’ispirazione può anche essere di natura religiosa, ma poi occorre giungere a formulare 

una tesi condivisibile da tutti, credenti e non credenti. L’essere umano difficilmente 

agisce senza aver un proprio tornaconto e un ulteriore deterrente sarebbe la presa di 

consapevolezza di un sacrificio, peraltro derivante da un principio morale. Del resto 

l’autore, affermando che è il futuro a creare giustizia nel presente e non viceversa, nella 

sostanza attinge a quel timore derivante dal “senso di rivalsa”, di cui parla Gauthier163, 

che le generazioni future più prossime avrebbero nei confronti dei presenti. Non a caso 

sostiene che «dalla trascendenza del futuro e dei futuri che giungerà un giudizio […] 

Dalla parte del presente, resta solo la decisione di orientarsi o meno al richiamo di 

questo giudizio»164. In sostanza la tesi rischia di ridursi ad un puro ragionamento 

razionale dove al contraente, nella prospettiva di minacce e rivalse future, conviene 

interiorizzare un principio di responsabilità per i posteri più immediati.  

Pertanto la tesi in questione, per le ragioni evidenziate e pur dando atto che gli 

obblighi precedono i diritti, non sembra garantire la strada maestra per garantire degli 

obblighi intergenerazionali. 

 

 

 

 

                                                           
162 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 262-263. 
163 Cfr. D. GAUTHIER, Morals by Agreement, cit. 
164 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., p. 270. 



 

 

141 

6 Il necessario equilibrio dei diritti e dei doveri per l’umanità presente e futura 

 

Con riferimento al principio di Weil in base al quale «la nozione di obbligo sovrasta 

quella di diritto»165, al quale Menga si rifà, risulta opportuno approfondire questo 

aspetto per due ordini di ragioni: la prima risiede nell’utilità di chiarire un aspetto di cui 

spesso si ha una visione opposta e, con riferimento alla seconda, esaminare un aspetto 

propedeutico per quella che, nel successivo capitolo, è la possibile via di uscita per il 

riconoscimento di diritti alle generazioni future.  

A questo punto dobbiamo chiederci cosa sia un diritto e cosa sia un dovere e poi 

vedere la dinamica interna dei diritti e dei doveri. Partiamo, dunque, col chiederci cos’è 

un diritto e cosa un dovere? 

Possiamo dire che il diritto è un avere a disposizione, ossia poter essere o poter 

fare. Infatti, chi rivendica un diritto rivendica una possibilità di essere o di fare, uno 

spazio operativo, un potere. Se uno non ha diritti non ha neanche poteri, non può fare 

nulla, non ha diritto a fare nulla. Si ha anche diritto a non fare (per esempio a tacere), 

che è tuttavia anche esso un fare, un prendere posizione, un potere da esercitare, anche 

se negativamente. Davanti a ognuno di noi c’è uno spazio a disposizione: si può 

occupare o non occupare. Il diritto implica uno spazio di disponibilità. Se una cosa è 

indisponibile allora non se ne ha il diritto. Al diritto, come si vede, non appartiene l’idea 

del dono. È possibile dire, dunque, che invece il dovere è un essere a disposizione. Il 

dovere implica, al contrario del diritto, la disponibilità. Se si ha il diritto a tutto, allora 

tutto è disponibile, e se tutto è a disposizione allora ognuno di noi ha diritto a tutto. Se si 

avverte di avere dei doveri, allora essi riguardano ambiti che non sono a nostra 

disposizione, ma si è a loro disposizione166. Inoltre, occorre ricordare che i valori morali 

contengono sempre un dover fare, non solo un dover essere come tutti i valori167. 

                                                           
165 S. WEIL, L’enracinement. Prélude à une dèclaration des devoirs envers l’entre humain, cit., p. 6. 
166 Ibidem. 
167 Cfr. M. SCHELER, Il formalismo nell’etica e l’etica materiale dei valori, trad. it., Milano, Bompiani, 
2013. 



 

 

142 

Se si concorda su questa distinzione tra diritto e dovere, è possibile esaminare allora 

l’intima dinamica dei diritti e dei doveri. Separando i diritti dai doveri e dimenticando 

per un momento che siano correlativi, seguendo la logica di Stefano Fontana degli uni e 

degli altri, è possibile confrontarli. 

1. La prima elementare osservazione è che, se il diritto è un avere a disposizione, 

siccome le cose da avere a disposizione sono infinite, i diritti, in se stessi, non hanno 

limite. L’avevano ben visto Hobbes e Spinoza: tanto di potenza, tanto di diritto. I diritti 

non troveranno mai in se stessi il loro limite. Il dovere, per contro, nasce 

originariamente limitato. Esso, infatti, non è un avere a disposizione, ma un essere a 

disposizione di qualcosa o di qualcuno che ci limita. Infatti, se siamo a disposizione di 

quello, allora non possiamo fare quest’altro. L’unico limite che i diritti conoscono, 

invece, è quello di un altro diritto. Come dire che una forza trova un limite in un’altra 

forza, un potere in un altro potere. Ma questo, come si vede, è un limite estrinseco e 

quantitativo: se si ha la forza per superare la forza contraria, allora si ritorna ad avere un 

diritto assoluto. Il diritto tende, di per sé, all’assolutezza. Non sarà mai il diritto che mi 

fa rispettare i diritti degli altri, ma il dovere. Rispettare i diritti non è un diritto, ma un 

dovere. 

2. La seconda osservazione ci dice che i diritti rendono passivi. Sembrerebbe un 

controsenso, infatti, di solito, si rivendicano dei diritti per potersi esprimere e 

partecipare. Quando si fa così, però, si tratta del diritto ad assumersi dei doveri. Non di 

un solo diritto. E quando si rivendica il diritto ad assumere dei doveri il primato spetta 

al dovere, che giustifica la rivendicazione del diritto. Sono quindi i doveri a mobilitare e 

non i diritti. Anche i diritti possono essere concepiti come dei doveri. Chi lotta per un 

diritto sente di avere il dovere di farlo. Se si impegna, quindi, è ancora una volta per il 

dovere. I diritti, di per sé, deresponsabilizzano. I doveri responsabilizzano. 

3. La terza osservazione è che i diritti dividono, mentre i doveri accomunano. Per 

avere una comunità bisogna aderire a qualcosa. Aderire significa porsi a disposizione. 

Aderire alle stesse cose forma una comunità. Chi rivendica i diritti non deve aderire a 



 

 

143 

niente, se non ai propri desideri. Il diritto accomuna solo con se stessi e quindi porta a 

separarsi dagli altri. L’esasperazione dei diritti, infatti, crea anarchia. Solo i limiti ai 

diritti creano comunità, e questi sono appunto i doveri. Il diritto, di per sé, è arbitrario e 

sull’arbitrio non si costruisce nessuna comunità. 

4. La quarta osservazione è forse la più importante: il diritto non costruisce 

identità, solo il dovere è in grado di farlo. Nessuno si dà il proprio nome, nessuno si 

costituisce da solo, ma sempre nella risposta a qualcosa che viene da fuori e che lo 

interpella. Essere solo discepoli di noi stessi non ci soddisfa. Prima nasce il tu, poi il noi 

e solo da ultimo l’io. 

5. Infine, un’osservazione conclusiva. Il diritto crea schiavitù, il dovere crea 

libertà. Anche in questo caso ci troviamo di fronte ad un paradosso. Comunemente, 

infatti, si pensa esattamente il contrario: i diritti producono libertà, i doveri implicano 

sottomissione e rinuncia. Tuttavia, i soli diritti producono la schiavitù dei nostri 

desideri. Chi decide di essere fedele solo a se stesso rinuncia ad essere liberato. Senza 

essere tratti fuori da noi stessi non c’è libertà168.  

A questo punto viene da chiedersi: esiste il diritto di avere un figlio senza essere 

madre o padre? Esiste veramente il diritto di avere un figlio senza concepirlo nel proprio 

grembo e senza partorirlo? Esiste il diritto di avere un figlio ad ogni costo? Di averlo da 

un marito in coma, mediante prelievo del liquido seminale? Esiste il diritto a disporre 

del proprio corpo? Esiste il diritto a produrre un essere umano? Esiste il diritto di avere 

diritti su degli esseri umani?169 Ai fini del tema in questione possiamo aggiungere altri 

interrogativi, ossia: esiste il diritto delle generazioni attuali a sfruttare oggi tutte le 

risorse ambientali disponibili senza preoccuparsi di coloro che verranno dopo di loro? 

Esiste il diritto ad emettere sostanze inquinanti nell’aria, nell’acqua, o nel suolo senza 

preoccuparsi delle ricadute sull’ambiente e conseguentemente sulla salute umana 

presente e futura? Esiste il diritto, nell’ambito delle biotecnologie, a modificare il 

genoma umano e privare le generazioni future del patrimonio attuale? Esiste il diritto a 
                                                           
168 Cfr. S. FONTANA, Per una politica dei doveri, Siena, Cantagalli, 2006. 
169 Ibidem. 



 

 

144 

vivere al di sopra delle proprie possibilità attraverso l’accumulo di debito pubblico e 

facendolo ricadere sulle generazioni successive? Questi sono solo alcuni esempi di 

come i diritti abbiano subìto una deriva. Oggi, infatti, ci troviamo di fronte ai “diritti di 

quarta generazione170”, che rappresentano l’emancipazione della cultura dalla natura, 

ossia dei desideri sui doveri. 

                                                           
170 I diritti umani si distinguono in “generazioni” e ciò dipende dallo sviluppo storico che ha avuto il 
sistema dei diritti.  
I diritti di prima generazione sono quelli civili e politici che hanno avuto origine nel Settecento, detti 
anche “diritti negativi” perché comportano l’obbligo di non ingerenza dello Stato nella sfera di libertà 
della persona. Essi sono sanciti negli articoli dal 3 al 21 della Dichiarazione universale dei diritti umani: 
riguardano il diritto alla vita, alla libertà, a non essere tenuti in schiavitù, a non essere sottoposti a tortura, 
alla sicurezza della persona, a ricevere un giusto processo, a cercare asilo in altri paesi, alla cittadinanza, a 
formare una famiglia liberamente, alla proprietà, alla libertà di coscienza ed espressione, di riunione 
pacifica, ad eleggere ed essere eletto.  
I diritti di seconda generazione sono quelli economici, sociali e culturali, i cui riconoscimenti sono 
avvenuti a partire dalla seconda metà dell’Ottocento e sono definiti come “diritti positivi” perché la loro 
realizzazione implica atti di intervento da parte delle istituzioni pubbliche. Essi sono sanciti negli articoli 
dal 22 al 28 della Dichiarazione universale dei diritti umani e stabiliscono che ogni persona ha diritto alla 
sicurezza sociale; al lavoro e alla libera scelta dell’impiego; a un’eguale retribuzione per un eguale 
lavoro; a fondare dei sindacati o ad aderirvi; al riposo e allo svago; a un tenore di vita sufficiente a 
garantire la salute e il benessere; alla sicurezza in caso di disoccupazione, malattia, invalidità, vedovanza, 
vecchiaia o in ogni altro caso di perdita dei mezzi di sussistenza, per circostanze indipendenti dalla sua 
volontà; alla protezione della maternità e dell’infanzia; all’istruzione, tenuto conto che i genitori hanno 
diritto di priorità nella scelta del genere di istruzione da impartire ai loro figli; a prendere parte 
liberamente alla vita culturale della comunità; alla protezione degli interessi morali e materiali derivanti 
da ogni produzione scientifica, letteraria o artistica di cui sia autrice.  
I diritti di terza generazione o “diritti di solidarietà” (diritto all’autodeterminazione dei popoli, alla pace, 
allo sviluppo, a vivere in un ambiente salubre), affermatisi nell’ultimo ventennio del Novecento, non sono 
ancora giuridicamente riconosciuti dall’ONU, ma sono presenti sotto forma di “dichiarazioni” e, in 
quanto tali, hanno soltanto valore di principio. In sostanza, si è ancora allo stadio delle “dichiarazioni” 
solenni, delle raccomandazioni, quindi nell’anticamera della codificazione giuridica. La ragione di tanta 
prudenza da parte degli Stati è, per così dire, di “ordine mondiale”. L’obbligo di adempimento rispetto a 
questi diritti comporta la scelta di un ben preciso modello di ordine mondiale, al cui interno: il principio 
di autorità sopranazionale prevalga su quello di sovranità nazionale; le istanze di stato sociale, fuori e 
dentro gli stati, trovino concreta risposta mediante istituzioni e programmi politici adeguati; il modello di 
sviluppo sia per tutti quello dello “sviluppo umano sostenibile”.  
Negli ultimi tempi si è giunti a parlare di diritti di quarta generazione, con riferimento al diritto al genoma 
umano e al patrimonio genetico dell’individuo, la cui considerazione si è imposta a seguito di recenti 
sviluppi scientifici e tecnologici. La Convenzione di Oviedo sui diritti dell’uomo e la biomedicina, redatta 
nel 1997 e in vigore dal 1999, è volta a preservare la dignità umana e le libertà fondamentali contro abusi 
derivanti da nuove applicazioni della biologia e della medicina. Essa stabilisce, tra l’altro, il principio del 
previo consenso informato per l’effettuazione di qualsiasi intervento relativo alla salute umana. Al 
presente, tuttavia, la regolamentazione dei potenziali conflitti tra libertà individuali e interesse pubblico 
alla tutela di valori etici collettivi resta principalmente affidata alla legislazione e alla prassi 
giurisprudenziale degli Stati. 



 

 

145 

San Giovanni Paolo II evidenzia che molte persone, oggi, tendono a coltivare la 

pretesa di non dover niente a nessuno, tranne che a se stesse. Ritengono di essere titolari 

solo di diritti e incontrano spesso forti ostacoli a maturare una responsabilità per il 

proprio e l’altrui sviluppo integrale. La comunità internazionale, che dal 1948 possiede 

una carta dei diritti della persona umana, ha per lo più trascurato d’insistere 

adeguatamente sui doveri che ne derivano. In realtà, è il dovere che stabilisce l’ambito 

entro il quale i diritti devono contenersi per non trasformarsi nell’esercizio di un 

arbitrio. Una più grande consapevolezza dei doveri umani universali sarebbe di grande 

beneficio alla causa della pace, perché le fornirebbe la base morale del riconoscimento 

condiviso di un ordine delle cose che non dipende dalla volontà di un individuo o di un 

gruppo. Invece oggi assiste a una pesante contraddizione. Mentre, per un verso, si 

rivendicano presunti diritti, di carattere arbitrario e voluttuario, con la pretesa di vederli 

riconosciuti e promossi dalle strutture pubbliche, per l’altro verso, vi sono diritti 

elementari e fondamentali disconosciuti e violati nei confronti di tanta parte 

dell’umanità171.  

A tal proposito anche Papa Benedetto XVI mette in luce come spesso si nota una 

relazione tra la rivendicazione del diritto al superfluo o addirittura alla trasgressione e al 

vizio, nelle società opulente, e la mancanza di cibo, di acqua potabile, di istruzione di 

base o di cure sanitarie elementari in certe regioni del mondo del sottosviluppo e anche 

nelle periferie di grandi metropoli. La relazione sta nel fatto che i diritti individuali, 

svincolati da un quadro di doveri che conferisca loro un senso compiuto, impazziscono 

e alimentano una spirale di richieste praticamente illimitata e priva di criteri. 
                                                                                                                                                                          
Ex plurimis: Cfr. N. BOBBIO, L’età dei diritti, cit.; Cfr. A. CASSESE, I diritti umani oggi, Roma-Bari, 
Laterza, 2009; Cfr. L. FERRAJOLI, La sovranità nel mondo moderno, Roma-Bari, Laterza, 2004; Cfr. C. 
FOCARELLI, La persona umana nel diritto internazionale, Bologna, il Mulino, 2013; Cfr. A. MARCHESI, 
La protezione internazionale dei diritti umani, Torino, Giappichelli, 2023; Cfr. A. PISANÒ, I diritti umani 

come fenomeno cosmopolita. Internazionalizzazione, regionalizzazione, specificazione, Milano, Giuffrè, 
2011; https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights (data ultima consultazione 
31/03/2025). 
171 GIOVANNI PAOLO II (Papa), Messaggio del santo padre Giovanni Paolo II per la celebrazione della 

XXXVI giornata mondiale della pace, in https://www.vatican.va/content/john-paul-
ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20021217_xxxvi-world-day-for-peace.html (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 

https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20021217_xxxvi-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20021217_xxxvi-world-day-for-peace.html


 

 

146 

L’esasperazione dei diritti sfocia nella dimenticanza dei doveri. I doveri delimitano i 

diritti, perché rimandano al quadro antropologico ed etico entro la cui verità anche 

questi ultimi si inseriscono e così non diventano arbitrio. Per questo motivo i doveri 

rafforzano i diritti e propongono la loro difesa e promozione come un impegno da 

assumere a servizio del bene172. 

Da quanto si è potuto osservare deriva che i diritti, lasciati alla sola loro logica 

interna, ci distruggono. Di soli diritti si muore. E muoiono anche i diritti. Se, infatti, il 

diritto è avere a disposizione, l’espansione massima dei diritti si avrebbe qualora tutto 

fosse a disposizione, ma se tutto fosse a disposizione diventerebbe impossibile fondare 

l’indisponibilità dei diritti. Nell’assolutizzarsi, i diritti si distruggono. 

Davanti a questo evidente pericolo ci si affida alla tesi della complementarietà di diritti 

e doveri. Il risultato è che i diversi diritti di un soggetto rispetto ad un altro soggetto 

risultano limitati e quindi possono coesistere sulla base oggettiva di obblighi173. Del 

resto la stessa Costituzione, nella seconda parte dell’art. 2, collega strettamente alla 

garanzia dei diritti inviolabili l’adempimento dei doveri inderogabili di solidarietà 

politica, economica e sociale, senza sancire alcuna priorità dei diritti sui doveri o 

viceversa, ma ammettendo il reciproco bilanciamento in concreto174. 

Con quanto detto sinora non si vuol sostenere la contrarietà ai diritti ma, al 

contrario, la difesa dei diritti. Questi, infatti, possono evitare la riduzione a desideri 

soggettivi, non degni di pubblica riconoscibilità, solo se si radicano nei doveri e in essi 

trovano il loro contesto di senso non arbitrario. Questi ultimi hanno la funzione di 

dirigere le umane azioni e fungono da colonna portante di qualsiasi castello teorico 

                                                           
172 BENEDETTO XVI (Papa), Messaggio del santo padre Benedetto XVI per la celebrazione della XL 

giornata mondiale della pace, in https://www.vatican.va/content/benedict-
xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace.html (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
173 M. SCHELER, Il formalismo nell’etica e l’etica materiale dei valori, cit., p. 19. 
174 Cfr. P. CARETTI, U. DE SIERVO, Diritto costituzionale e  pubblico, Torino, Giappichelli, 2023; Cfr. A. 
BARBERA, C. FUSARO, Corso di diritto costituzionale, Bologna. Il Mulino, 2022; Cfr. T. MARTINES, 
Diritto costituzionale, Milano, Giuffrè, 2022. 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace.html
https://www.ibs.it/libri/autori/temistocle-martines


 

 

147 

riguardante i diritti. Del resto se l’uomo dovesse avere soli diritti, questi sfocerebbero 

nel libero arbitrio.  

Infatti, Norberto Bobbio afferma che «non c’è diritto senza obbligo, e non c’è né 

diritto né obbligo senza una norma di condotta»175. Nel medesimo filone di pensiero si 

inserisce Attilio Pisanò, il quale evidenzia che ad ogni singolo individuo, alla sua 

singola responsabilità, è demandato il compito di rispettare i doveri e, in ultima istanza, 

di garantire i diritti. Solo in tal maniera si possono far conciliare diritti e doveri evitando 

che questi prendano il sopravvento su quelli: «Vogliamo che si rispettino i nostri diritti? 

Rispettiamo quelli degli altri. Bramiamo che nessuno manchi alle sue obbligazioni 

verso noi? Non manchiamo noi a quelle che abbiamo verso gli altri. È l’individuo, 

quindi, con la sua volontà, con il suo libero arbitrio, con la sua autonomia decisionale, a 

dover prendere consapevolezza dell’importanza della cultura dei doveri al cospetto di 

quella dei diritti, della correlazione degli uni con gli altri, in un sistema teorico in cui 

non si può onestamente prendere l’esercizio dei diritti, senza prima aderire ai propri 

doveri»176.  

Peraltro, i nostri diritti non possono prescindere dai doveri, compresi quelli dei 

più lontani (socialmente, geograficamente, temporalmente)177. In sostanza, occorre 

riaffermare l’idea-forza che l’uomo certamente si arricchisce con la crescita numerica 

dei suoi diritti, ma altrettanto certamente la sua realizzazione è legata al senso di dovere, 

alla coscienza della propria responsabilità. 

 

 

 

 

 

                                                           
175 N. BOBBIO, L’età dei diritti, cit., p. XVIII. 
176 A. PISANÒ, Una teoria comunitaria dei diritti umani, Milano, Giuffrè, 2004, pp. 195-196. 
177 N. GENGA, M. PROSPERO, G. TEODORO (a cura di), I beni comuni tra costituzionalismo e ideologia, 
cit., p. 152. 



 

 

148 

7 Considerazioni conclusive sulla rappresentanza delle generazioni future allo 

stato attuale 

 

Alla luce delle considerazioni attuate nel presente capitolo, occorre fare un bilancio 

consuntivo al fine di comprendere pienamente se sia stata risolta la questione relativa 

alla rappresentanza delle generazioni future e se sia possibile garantire la tutela, come li 

definisce San Paolo VI, di «coloro che verranno dopo di noi ad ingrandire la cerchia 

della famiglia umana»178. 

Se l’obiettivo non è quello di giungere ad una connessione di responsabilità dei 

presenti direttamente con i posteri e non è quello di dar vita ad un modello basato su di 

un sistema di diritti e doveri, dove non far vivere la bilateralità delle norme, allora la 

risposta è positiva. Infatti, diversi sono gli approcci utili allo scopo. Invece, se 

l’obiettivo è più ambizioso, allora è possibile affermare che nessuno degli approcci 

esaminati costituisce una vera e autentica via di uscita all’annosa questione della 

rappresentanza delle generazioni future. Di fatto l’appello etico del futuro viene 

costantemente annullato, poiché non assurge mai al rango di autentico fondamento di 

responsabilità intergenerazionale. 

Infatti, a tal proposito, Ferdinando G. Menga afferma: «Per quanto la percezione 

di un richiamo ad obblighi intergenerazionali possa mostrare un carattere esteso, diffuso 

e addirittura improcrastinabile a livello della prassi socio-politica, a livello teorico, la 

questione concernente la sua stessa giustificabilità o fondatezza permane a tutt’oggi un 

tema ancora irrisolto»179. Il filosofo Giuliano Pontara ritiene che «la teoria dei diritti 

non è in grado di fondare un’articolata e plausibile concezione della responsabilità 

morale verso le generazioni future»180. Tuttavia, la filosofa Tiziana Andina evidenzia 

come, la sottovalutazione della questione transgenerazionale gioca un ruolo cruciale tra 

                                                           
178 Cfr. PAOLO VI (Papa) Populorum progressio, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1967. 
179 F. G. MENGA, Responsabilità e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilità 

intergenerazionale, cit., p. 198. 
180 Cfr. G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit. 



 

 

149 

le cause che determinano la fragilità delle democrazie occidentali. Pertanto sostiene sia 

indispensabile gettare le basi teoriche per una filosofia delle generazioni181. 

Le difficoltà o resistenze a riconoscere obblighi intergenerazionali derivano da quella 

che può essere interpretata come la sfida che il futuro stesso pone al pensiero 

tradizionale. In concreto si tratta di un appello alla responsabilità per soggetti che 

verranno che, per quanto diffusamente avvertita, non trova un’adeguata collocazione 

nell’ambito della semantica del presente182.  

Alcune parole arrivano a risultare delle violente frustate sulla coscienza di ogni 

individuo che voglia definirsi morale e, conseguentemente, superiore ai soggetti 

appartenenti al mondo animale. Per questo non è possibile arrendersi a dichiarazioni 

come quelle di autori, anche autorevoli, come Gustavo Zagrebelsky che afferma: «Le 

generazioni future, proprio perché future, non hanno alcun diritto da vantare nei 

confronti delle generazioni precedenti. Tutto il male che può essere loro inferto, perfino 

la privazione delle condizioni minime vitali, non è affatto la violazione di un qualche 

loro diritto in senso giuridico. Quando (e se…) incominceranno ad esistere, i loro 

predecessori, a loro volta, saranno scomparsi dalla faccia della terra, e non potranno 

essere portati in giudizio»183. 

Alessandro Morelli ritiene che le difficoltà a individuare una strada efficace 

dipenda dal fatto che i diversi argomenti, a sostegno di una responsabilità 

intergenerazionale, «appaiono connotati da un eccessivo astrattismo e soprattutto 

nessuno di essi sembra tenere conto del carattere finzionale che contraddistingue il 

paradigma delle generazioni future in ambito giuridico»184. Evidenzia che il diritto sia 

una tecnica sociale che persegue propri scopi anche attraverso l’uso di finzioni (ad 

                                                           
181 Cfr. T. ANDINA, Transgenerazionalità. Una filosofia per le generazioni future, Roma, Carocci, 2020. 
182 F. G. MENGA, Responsabilità e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilità 

intergenerazionale, cit., p. 198. 
183 G. ZAGREBELSKY, Diritto allo specchio, cit., p. 109. 
184 A. MORELLI, Ritorno al futuro. La prospettiva intergenerazionale come declinazione necessaria della 

responsabilità politica, in “Costituzionalismo.it” n. 3, 2021, p. 85. 



 

 

150 

esempio si pensi al concetto di persona giuridica) e ciò consente di ridimensionare la 

portata delle obiezioni mosse al riferimento alle generazioni future185. 

Tuttavia, a ben vedere, non è detto che la finzione sia l’unica strada percorribile per 

trovare un ancoraggio motivazionale, come non è detto che non si possa trovare una 

combinazione virtuosa in cui non sia escluso un approccio empirico. Questa è la strada 

che si cercherà di percorrere nel successivo capitolo. 

                                                           
185 Ibidem. 



Eunomia. Rivista di studi su pace e diritti umani 
Eunomia - Special Issue, n. 1 (2025), 151-192 
e-ISSN 2280-8949 
ISBN: 978-88-8305-229-3 
DOI 10.1285/i22808949a14n1p151 
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 
 

 

151 

 

3. La possibile soluzione per la rappresentanza delle generazioni future: argomento 

poliempirico  

 

 

 1 I presupposti intergenerazionali: i diritti come corrispettivo dei doveri 

 

Nel precedente capitolo, con riferimento alla rappresentanza delle generazioni future, è 

emerso un bilancio negativo. Infatti, al di là di alcuni isolati aspetti, tutte le teorie 

esaminate non sono riuscite concretamente a dar vita ad una tesi condivisibile e ciò 

dipende dal fatto che ci si basa su presupposti scarsamente accoglibili. Pertanto, per 

cercare di trovare una soluzione concreta e praticabile, occorre abbandonare le vesti del 

filosofo teoretico per indossare quelle del filosofo empirico, dunque del giusfilosofo 

che, peraltro, si apre agli apporti di altri saperi. In particolare verrà adottato un 

approccio poliedrico, in quanto interdisciplinare (giuridico, economico, politologico, 

sociologico, biologico e statistico-matematico), e al tempo stesso empirico che pone 

nell’esperienza la fonte della conoscenza. In virtù di ciò l’argomento in questione, volto 

a cercare di effettuare l’individuazione della rappresentanza delle generazioni future, 

può essere definito poliempirico.  

Alla luce di quanto evidenziato iniziamo con la costatazione di fatto che, per 

quanto auspicabile, in uno Stato laico si è restii ad accettare l’idea di doversi limitare 

per ragioni morali (come nel caso dei riferimenti biblici, previsti nell’approccio 

misericordioso) o partendo da presupposti puramente teorici e irreali (come la teoria del 

velo dell’ignoranza prevista dall’argomento neocontrattualistico) o stabilendo oggi ciò 

che renderà felici in un futuro lontano e massimizzerà l’utilità delle generazioni future 



 

152 

(come vorrebbero gli argomenti utilitaristici), ecc. Dunque, questo significa che 

dobbiamo occuparci solo dei presenti e non ci sia spazio per le generazioni future? 

Oltretutto in ognuno di noi può sorgere la domanda che si pose il regista e attore Woody 

Allen: «Perché dobbiamo fare qualcosa per le generazioni future, quando loro non 

hanno mai fatto nulla per noi?»1 

Come premesso verrà seguita la strada dell’empirismo, per cercare di rispondere 

in modo obiettivo e rendere l’analisi condivisibile. Innanzitutto occorre rilevare che le 

generazioni presenti, durante la propria esistenza, contraggono debiti (direttamente o 

indirettamente attraverso i propri rappresentanti politici) che travalicano la loro vita 

biologica e senza i quali non potrebbero beneficiare del livello di benessere goduto. 

Questo implica che l’accumulazione di debito pubblico si riveli come una vera e propria 

imposizione di oneri nei confronti delle generazioni future, costrette a colmare il debito 

acceso da chi li ha preceduti2. Si pensi agli oltre 30 anni di maxi debito pubblico italiano 

che, oltre a condizionare tutt’ora la politica economica nazionale, incide soprattutto sui 

più giovani. Infatti, viene definita come «un macigno che pregiudica la politica 

economica e in particolare le giovani generazioni, in uno scontro che le vede vittime 

degli errori del passato»3. Tra questi ultimi spicca, come viene definito dall’ex 

presidente dell’Inps Pasquale Tridico, lo “scandalo delle baby pensioni”4 di cui ancora 

oggi si paga il peso. Ora si passi a pensare alla questione dello smaltimento delle scorie 

nucleari, la cui radioattività può durare per migliaia di anni, che avviene principalmente 

                                                           
1 Si tratta di una espressione andata alle cronache per opera di Woody Allen, ma che altri ritengono che si 
sia rifatto al meno popolare attore e comico Gaucio Marx. Tra i tratti distintivi emerge la sua scanzonata 
irriverenza nei confronti dell’ordine costituito e il disprezzo per le convenzioni sociali. Cfr. T. ANDINA, 
Transgenerazionalità. Una filosofia per le generazioni future, Roma, Carocci, 2020. 
2 Tema trattato più diffusamente nel paragrafo 3.3.1 del capitolo I. 
3 L’articolo, tra l’altro, riporta i dati forniti dalla Banca d’Italia e dall’Istat, elaborati dall’Ufficio Studi del 
Sole 24 Ore. L’analisi, partendo dall’origine dell’era democratica (1946) fino ai giorni nostri, mette in 
evidenza come si siano evoluti nel corso del tempo: 1) il debito cumulato pro capite annuo; 2) la 
popolazione residente; 3) il rapporto tra interessi sul debito da pagare più debito medio sul debito 
generato. Da ciò emerge come i costi degli interessi pesano in misura inversamente proporzionale sulle 
generazioni che hanno contratto i debiti. M. LO CONTE, I 30 anni folli del maxi debito verranno pagati dai 

millennials, in “Il Sole 24 Ore”, 11 aprile 2019, p. 2. 
4 Tema trattato più diffusamente nel paragrafo 3.3.2 del capitolo I. Cfr. P. TRIDICO, E. MARRO, Il lavoro 

di oggi la pensione di domani. Perché il futuro del Paese passa dall’Inps, Milano, Solferino, 2023. 



 

153 

attraverso il metodo del deposito geologico. Questo significa inserire le scorie in dei 

fusti appositi e interrarli in aree ritenute stabili geologicamente. Di fatto nessuno ha mai 

sperimentato l’effettiva durata dei fusti, nessuno ha la certezza scientifica che un’area 

ritenuta geologicamente stabile, nell’arco di secoli o millenni, non possa mutare la 

propria condizione e, anche se ciò non dovesse avvenire, nessuno può prevedere che in 

caso di conflitti armati non possa subire dei danni. Questo implica che l’accumulazione 

di scorie nucleari si riveli come una vera e propria imposizione di oneri nei confronti 

delle generazioni future, costrette a smaltirle (magari sostenendo i costi per scaricarle su 

un altro pianeta) o a sostituire periodicamente i fusti entro cui sono contenute 

(sostenendo i costi per il relativo processo) o a trovare un luogo più idoneo. Infatti 

accade anche che vengano collocate temporaneamente, ossia per diversi decenni, in un 

luogo in attesa che si trovi una destinazione più “adeguata”. Ad esempio, questo è 

esattamente ciò che avviene in Italia. Il nostro Paese, benché con il referendum dell’8 

novembre del 1987 abbia abbandonato l’uso del nucleare5, paga ancora oggi un prezzo 

spropositato per tale energia utilizzata prima del cambio di rotta. Infatti, i nostri rifiuti 

radioattivi sono attualmente in 24 impianti distribuiti in 8 regioni (Piemonte, 

Lombardia, Emilia-Romagna, Lazio, Campania, Basilicata, Puglia e Sicilia), a cui si 

aggiungono 95 strutture che utilizzano “sorgenti di radiazioni”, cioè materie radioattive 

e macchine generatrici di radiazioni ionizzanti. Tra i 24 impianti ci sono le quattro ex 

centrali nucleari e i due centri di ritrattamento dei combustibili irraggiati (Saluggia, 

Rotondella). Molte di queste strutture temporanee hanno notevoli criticità impiantistiche 

e di localizzazione, che le rendono inidonee e pericolose nella gestione dei rifiuti 

radioattivi. Nessun sito tra quelli che oggi ospitano materiali e rifiuti radioattivi è stato 

ritenuto idoneo per il deposito nazionale e per sistemare in via definitiva i rifiuti a bassa 

                                                           
5 Per ulteriori informazioni, inerenti il referendum sull’abrogazione del terz’ultimo comma dell’articolo 
unico della legge 10 gennaio 1983, si veda: 
https://www.cortedicassazione.it/it/dettaglio_referendum.page?contentId=REF14848 (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 

https://www.cortedicassazione.it/it/dettaglio_referendum.page?contentId=REF14848


 

154 

e media attività6. Da qui la decisione del Ministero dell’Ambiente e della Sicurezza 

Energetica di pubblicare, il 13 dicembre 2023 sul proprio sito web, l’elenco delle aree 

presenti nella proposta di Carta Nazionale delle Aree Idonee (CNAI) aprendo una fase 

di invio di autocandidature ad ospitare l’opera da parte degli Enti locali di tutto il 

territorio italiano7. Il risultato? Alla scadenza del termine, costituito dal 12 marzo 2024, 

non si sono registrate autocandidature8. Anche se l’iter di localizzazione del sito idoneo 

a ospitare il Deposito Nazionale e Parco Tecnologico (DNPT) prosegue, e con esso i 

costi, questo dimostra come il benessere al livello goduto di una generazione comporti 

addebiti di costi su quelle successive. Di fatto, come evidenzia la bioeticista Luisella 

Battaglia, «il tema della sostenibilità rappresenta una delle massime sfide per la società 

contemporanea chiamata a coniugare lo sviluppo sociale ed economico col rispetto dei 

diritti umani e la tutela dell’habitat naturale, nel quadro di un’etica della responsabilità 

che prenda in seria considerazione i nostri doveri verso le generazioni future»9. Alla 

luce della breve disamina effettuata e tornando ad esaminare i dati concreti, emerge con 

chiarezza un dato molto importante: le generazioni presenti, in particolare coloro che 

detengono la capacità giuridica, attribuiscono degli oneri alle generazioni future, senza i 

quali non sarebbe possibile godere il livello di benessere attuale. Infatti, si pensi ad un 

mutuo (debito), al netto del soddisfacimento di vari fattori, questo può essere acceso a 

fronte della capacità del mutuatario (debitore) di poterlo estinguere nel corso della 

propria vita. Il termine ultimo per pagare l’ultima rata è, generalmente, stabilito a 75 o 

massimo a 80 anni di età10. Tale limite viene calcolato sulla base dell’aspettativa di età 

media e rappresenta statisticamente la capacità di adempiere ai propri doveri, ossia di 

estinguere il mutuo. Infatti, in mancanza di tale requisito esso non viene concesso, salvo 
                                                           
6 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.legambiente.it/comunicati-stampa/nucleare-scorie-e-
deposito-al-centro-di-unfakenews-su-nuova-ecologia/ (data ultima consultazione 31/03/2025). 
7 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.mase.gov.it/comunicati/nucleare-pubblicato-lelenco-
delle-51-aree-idonee-alla-localizzazione-del-deposito (data ultima consultazione 31/03/2025). 
8 Per ulteriori informazioni si veda: https://depositonazionale.it/ (data ultima consultazione 31/03/2025). 
9 L. BATTAGLIA, Prefazione, in M. DE CILLIS, Diritto, Economia e Bioetica ambientale nel rapporto con 

le generazioni future, Trento, Tangram Edizioni Scientifiche, 2016, p. 9. 
10 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.laleggepertutti.it/523785_sono-previsti-limiti-di-eta-
per-richiedere-un-mutuo (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://sogin.it/it/chiusuradelciclonucleare/depositonazionaleeparcotecnologico/Pagine/default.aspx
https://www.legambiente.it/comunicati-stampa/nucleare-scorie-e-deposito-al-centro-di-unfakenews-su-nuova-ecologia/
https://www.legambiente.it/comunicati-stampa/nucleare-scorie-e-deposito-al-centro-di-unfakenews-su-nuova-ecologia/
https://www.mase.gov.it/comunicati/nucleare-pubblicato-lelenco-delle-51-aree-idonee-alla-localizzazione-del-deposito
https://www.mase.gov.it/comunicati/nucleare-pubblicato-lelenco-delle-51-aree-idonee-alla-localizzazione-del-deposito
https://depositonazionale.it/
https://www.laleggepertutti.it/523785_sono-previsti-limiti-di-eta-per-richiedere-un-mutuo
https://www.laleggepertutti.it/523785_sono-previsti-limiti-di-eta-per-richiedere-un-mutuo


 

155 

che non ci sia un garante più giovane disposto a farsi carico dell’eventuale debito che 

dovesse residuare. Nell’ambito intergenerazionale, mutatis mutandis, le generazioni 

presenti riescono a raggiungere il livello di benessere voluto grazie agli oneri, ossia ai 

doveri, attribuiti alle generazioni future. L’unica differenza è che queste ultime, rispetto 

al garante di un mutuo,  non hanno prestato il loro consenso. A questo punto viene da 

chiedersi se la visione di Woody Allen possa essere considerata sostenibile o non sia più 

corretto, a fronte dell’attribuzione di doveri, riconoscere dei diritti? Oppure oltre al 

danno, legato all’imposizione di doveri, vi debba essere anche la beffa, legata al 

mancato riconoscimento dei diritti basilari?  

Nella Dichiarazione americana dei diritti e doveri dell’uomo, adottata 

nell’aprile del 1948, si legge: «L’adempimento del dovere per ogni individuo è un 

prerequisito per i diritti di tutti. Diritti e doveri sono interrelati in ogni attività sociale e 

politica dell’uomo. Mentre i diritti esaltano la libertà individuale, i doveri esprimono la 

dignità di quella libertà»11. Oltretutto la nostra stessa Costituzione, nella seconda parte 

dell’art. 2, collega strettamente alla garanzia dei diritti inviolabili l’adempimento dei 

doveri inderogabili di solidarietà politica, economica e sociale, senza sancire alcuna 

priorità dei diritti sui doveri o viceversa, ma ammettendo il reciproco bilanciamento in 

concreto12. In sostanza, come Bobbio sostiene: «La figura del diritto ha per correlativo 

la figura dell’obbligo. Come non esiste padre senza figlio e viceversa, così non esiste 

diritto senza obbligo»13. In piena conformità a quanto evidenziato Attilio Pisanò 

afferma: «Vogliamo che si rispettino i nostri diritti? Rispettiamo quelli degli altri. 

Bramiamo che nessuno manchi alle sue obbligazioni verso noi? Non manchiamo noi a 

quelle che abbiamo verso gli altri»14. Conseguentemente nei confronti delle generazioni 

                                                           
11 Per ulteriori informazioni sul testo originario della Dichiarazione americana dei diritti e doveri 

dell’uomo si veda: https://www.oas.org/en/iachr/mandate/Basics/declaration.asp (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
12 Cfr. P. CARETTI, U. DE SIERVO, Diritto costituzionale e  pubblico, Torino, Giappichelli, 2023; Cfr. A. 
BARBERA, C. FUSARO, Corso di diritto costituzionale, Bologna. Il Mulino, 2022; Cfr. T. MARTINES, 
Diritto costituzionale, Milano, Giuffrè, 2022. 
13 N. BOBBIO, L’età dei diritti, Torino, Einaudi, 1990, p. 81. 
14 A. PISANÒ, Una teoria comunitaria dei diritti umani, Milano, Giuffrè, 2004, pp. 195-196. 

https://www.oas.org/en/iachr/mandate/Basics/declaration.asp
https://www.ibs.it/libri/autori/temistocle-martines


 

156 

future, caratterizzate da doveri e sprovviste di diritti, non bisognerebbe parlare di 

dispotismo? Sproporzione che ha effetti nel campo economico e ambientale e che porta 

l’economista Nicholas Georgescu-Roegen a parlare di «una dittatura del presente sul 

futuro»15. Si potrebbe replicare che i doveri vengono adempiuti nel futuro, ma questo di 

certo non toglie che gli effetti della garanzia vengono beneficiati sin da subito. Ragion 

per cui occorre garantire ai posteri dei diritti essenziali per poter, tra l’altro, consentire 

loro di adempiere ai doveri attribuitigli e senza dei quali non sarebbe possibile godere 

del livello di benessere attuale. Infatti, il nostro modello di sviluppo per non implodere, 

basandosi sul prestito a lungo termine, richiede il non venir meno delle garanzie 

rappresentate dalle generazioni future. In virtù di ciò è necessario apportare delle 

modifiche alla normativa esistente, adeguandola alle mutate esigenze economico-

sociali, senza che questo possa allarmare. Infatti, «i diritti, per la loro dinamicità 

intrinseca, si sviluppano e si specializzano man mano che la società cresce e si 

organizza: per questo sono aperti al progredire dell’umanità, nella sua storia»16. 

Questa consapevolezza, oltre che a livello internazionale17, sembrerebbe farsi 

strada a livello nazionale. Infatti, nella recente riforma costituzionale n. 1/2022, all’art. 

918, il fatto che ora si legga «anche nell’interesse delle future generazioni» fa ben 

pensare. 

 

 

2 L’interesse alla sostenibilità in funzione intergenerazionale 

 

Preso atto della sussistenza dei presupposti per il riconoscimento di diritti a favore delle 

generazioni future, occorre esaminare in modo più compiuto il tema. Nel far ciò sorge 

subito un dubbio. Siamo proprio sicuri che non vi sia già oggi una parte, all’interno 

                                                           
15 Cfr. N. GEORGESCU-ROEGEN, Bioeconomia. Verso un’altra economia ecologicamente e socialmente 

sostenibile, trad. it., Torino, Bollati Boringhieri, 2009. 
16 L. BATTAGLIA, Prefazione, cit., p. 9. 
17 Tutela internazionale delle generazioni future esaminata nei paragrafi 1 e 2 del capitolo I. 
18 Tema della riforma costituzionale n. 1/2022 trattato più diffusamente nel paragrafo 2.1 del capito I. 



 

157 

delle generazioni future, nei cui confronti non sia possibile parlare di soggetti di diritto? 

Coloro i quali compariranno sulla Terra nei decenni o secoli avvenire, possono essere 

considerati alla pari degli embrioni o dei feti, peraltro, magari prossimi alla nascita? Al 

fine di poter dare delle risposte obiettive e condivisibili, appare necessario non 

considerare le generazioni future all’interno di un unico calderone ma, seguendo un 

ordine temporale, distinguere quelle prossime da quelle remote. 

 

 

 2.1 Le generazioni future prossime 

 

Prima di addentrarci nella tematica è opportuno chiarire che per generazioni future 

prossime occorre intendere tutti quei soggetti biologicamente non ancora nati, ma 

concepiti: embrioni dal momento del concepimento, fino allo sviluppo fetale 

antecedente alla nascita. Conseguentemente in termini giuridici occorre intendere tutti 

quei soggetti che risultano dai referti medici ma, in base alla normativa esistente, non 

hanno acquisito la capacità giuridica. Pertanto, a differenza di quanto sostenuto da 

Zagrebelsky19, è un dato incontrovertibile il fatto che le generazioni future prossime, da 

un lato si sovrappongono alle presenti e, dall’altro ereditano parte delle loro condizioni 

di vita. Non a caso Pontara evidenzia che «le varie generazioni non si susseguono 

letteralmente una all’altra, nel senso che una entra sulla scena quando l’altra l’ha 

abbandonata; in realtà vi è un continuo morire e nascere di individui e le generazioni 

risultano, così, parzialmente coesistenti»20. Conseguentemente è possibile conoscere i 

loro bisogni primari e, persino, parte di quelli secondari. Inoltre, proprio come sostenuto 

da Menga21, si potranno rivalere sull’eventuale comportamento deprecabile nei 

confronti di coloro i quali, prima di loro, possedevano la capacità giuridica e di agire. 

                                                           
19 Tesi esaminata più diffusamente nel paragrafo 4.5 del cap. II. 
20 G. PONTARA, Etica e generazioni future, Roma, Mincione Edizioni, 2021, p. 94. 
21 Il riferimento è alla parte della tesi, trattata nel paragrafo 5.6 del cap. II, dove sostiene che nel futuro ci 
giudicheranno e in virtù di ciò “non la giustizia crea futuro, ma il futuro crea giustizia”. 



 

158 

Dinanzi a tale impostazione si potrebbe eccepire che la commissione, da parte delle 

generazioni presenti, di una determinata azione lesiva delle generazioni future prossime 

abbia avuto luogo in un’epoca antecedente alla loro nascita e all’acquisizione della loro 

capacità giuridica. Tuttavia, alla luce del fatto che le generazioni si sovrappongono, nel 

momento in cui i presenti compiono un’azione esistono milioni di embrioni e di feti 

umani. Oppure, anche nei loro confronti, si è disposti ad affermare che siano soggetti 

ipotetici o cose prive di valore biologico, morale e giuridico? Il Comitato Nazionale per 

la Bioetica, a proposito dell’identità e dello statuto dell’embrione e pur nella diversità di 

posizioni, evidenzia che «non è mai considerato come cosa, ma come essere 

appartenente alla specie umana»22. Questa analisi, per quanto autorevole, non è scevra 

da una visione etica che, di certo, non si sposa con la strada dell’empirismo. Per questo 

esaminiamo anche il dato biologico, al fine di avere una visione obiettiva e scevra da 

pregiudizi in merito al momento in cui inizia la vita umana. A tale riguardo risulta utile 

fare riferimento a Scott F. Gilbert, autore di un classico della biologia dello sviluppo, 

che definisce la fecondazione come «il processo attraverso il quale due cellule sessuali 

(gameti) si fondono per dare origine a un nuovo individuo con potenziali genetici 

derivanti da ambedue i genitori»23. Alla luce di tale definizione, salvo che non se ne 

voglia forzatamente stravolgere il senso, in essa viene esplicitamente indicato il 

processo di fusione dei nuclei dei due gameti, come il momento in cui inizia la vita di 

un nuovo individuo. Occorre precisare che questa è una realtà immutabile, sia che la 

fecondazione avvenga come processo naturale, sia che essa sia frutto di tecniche di 

fecondazione in vitro, dal momento che la realtà scientifica non cambia24. In virtù di ciò 

Giovanni Tarantino evidenzia che, «anche in termini di logica giuridica, […] 

l’attribuzione dei diritti fondamentali/costitutivi dell’individuo non può essere fatta nel 

momento della nascita, in  quanto tali diritti sono ontologicamente innati, e gli 

                                                           
22 Per ulteriori informazioni si veda: https://bioetica.governo.it/it/documenti/pareri/identita-e-statuto-
dellembrione-umano/ (data ultima consultazione 31/03/2025). 
23 Cfr. S. F. GILBERT, M. J. F. BARRESI, Biologia dello sviluppo, trad. it., Bologna, Zanichelli, 2018. 
24 U. VERGARI, Vita umana e sue nuove frontiere, in “Enciclopedia di Bioetica e Scienza giuridica”, 
diretta da E. SGRECCIA E A. TARANTINO, vol. XII, Napoli, E.S.I., 2017, pp. 884-892. 

https://bioetica.governo.it/it/documenti/pareri/identita-e-statuto-dellembrione-umano/
https://bioetica.governo.it/it/documenti/pareri/identita-e-statuto-dellembrione-umano/
https://www.ibs.it/libri/autori/michael-j.-f.-barresi


 

159 

appartengono come soggetto che appartiene alla specie umana. Ed è la scienza, […] più 

che la teoria giuridica o la filosofia, a dirci che soggetto, che appartine alla specie 

umana, è sia chi già vivente ed esercita appieno la sua relazionalità per mezzo delle sue 

funzioni biologiche, sia chi, pur essendo stato concepito, ancora non è nato ed esercita, 

quindi le sue funzioni biologiche e la sua relazionalità ancora solo in parte, con chi lo 

tiene in grembo»25. 

Passiamo ora ad esaminare l’attuale normativa in materia di tutela giuridica 

dell’embrione (ossia, della tutela della vita prenatale), benché necessiti di essere 

pienamente aderente alle evidenze scientifiche. In virtù di ciò pare dover essere 

considerata imprescindibile affermazione di rispetto e tutela della dignità dell’essere 

umano, ove si ritenga necessario precisare, a prescindere dal suo essere persona fatta26. 

Infatti, l’art. 1 della legge n. 194 del 1978, sull’interruzione di gravidanza, dispone che 

«lo Stato garantisce il diritto alla procreazione cosciente e responsabile, riconosce il 

valore sociale della maternità e tutela la vita umana dal suo inizio»27. La legge, poi, agli 

artt. 4 e 7, nell’ambito di un complesso e delicato bilanciamento tra valori e diritti 

fondamentali (vita del nascituro e salute della madre), consente l’interruzione di 

gravidanza entro 90 giorni dal concepimento e a condizione che non sia compromessa la 

salute fisica e psichica della futura madre28. Inoltre, nonostante le diverse pronunce 

costituzionali che hanno aperto uno squarcio nella legge del 19 febbraio 2004, n. 40 e 

del correlato D.M. 21 luglio 200429, che regola la procreazione medicalmente assistita, 

                                                           
25 G. TARANTINO, Profili di responsabilità intergenerazionale. La tutela dell’ambiente e le tecnologie 

potenziative dell’uomo, Milano, Giuffrè, 2022, p. 77. 
26 Cfr. A. CORRATO (a cura di), La procreazione medicalmente assistita e le tematiche connesse nella 

giurisprudenza costituzionale, in 
https://www.cortecostituzionale.it/documenti/convegni_seminari/stu_319_procreazione_medicalmente_as
sistita_20210324170526.pdf. 
27 Per ulteriori informazioni si veda: 
https://www.gazzettaufficiale.it/atto/vediMenuHTML?atto.dataPubblicazioneGazzetta=1978-05-
22&atto.codiceRedazionale=078U0194&tipoSerie=serie_generale&tipoVigenza=originario (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
28 Cfr. F. RINALDI, La tutela dell’embrione nella Costituzione, in https://dirittifondamentali.it/wp-
content/uploads/2019/03/rinaldi_la-tutela-embrione-costituzione.pdf. 
29 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.gazzettaufficiale.it/eli/id/2004/02/24/004G0062/sg (data 
ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.cortecostituzionale.it/documenti/convegni_seminari/stu_319_procreazione_medicalmente_assistita_20210324170526.pdf
https://www.cortecostituzionale.it/documenti/convegni_seminari/stu_319_procreazione_medicalmente_assistita_20210324170526.pdf
https://www.gazzettaufficiale.it/atto/vediMenuHTML?atto.dataPubblicazioneGazzetta=1978-05-22&atto.codiceRedazionale=078U0194&tipoSerie=serie_generale&tipoVigenza=originario
https://www.gazzettaufficiale.it/atto/vediMenuHTML?atto.dataPubblicazioneGazzetta=1978-05-22&atto.codiceRedazionale=078U0194&tipoSerie=serie_generale&tipoVigenza=originario
https://dirittifondamentali.it/wp-content/uploads/2019/03/rinaldi_la-tutela-embrione-costituzione.pdf
https://dirittifondamentali.it/wp-content/uploads/2019/03/rinaldi_la-tutela-embrione-costituzione.pdf
https://www.gazzettaufficiale.it/eli/id/2004/02/24/004G0062/sg


 

160 

rimane come punto fermo il fatto che l’embrione deve essere tutelato. Lo affermano a 

chiare lettere le linee guida sulla norma, pubblicate nel 2024 con decreto del ministro 

della Salute, nell’ultimo capitolo intitolato “Misure di tutela dell’embrione”30. Nella 

sostanza viene ribadito un caposaldo della legge 40, ovvero quello per cui (tranne rari e 

circoscritti casi) scopo dell’embrione è quello di nascere. Una volta fecondato l’ovulo, il 

consenso alla procreazione medicalmente assistita non può essere revocato. Questo 

significa che una volta generato, l’uomo in fieri deve essere tutelato. Lo dimostra 

un’altra disposizione “vivente” della legge, secondo cui non possono essere distrutti né 

destinati alla ricerca scientifica nemmeno i feti “scartati” dalla cosiddetta selezione pre-

impianto (resa possibile dalla sentenza costituzionale 229/2015), salvo che il loro studio 

preveda interventi terapeutici, volti dunque allo sviluppo del feto31.  

Da tale breve disamina, pur attenendoci allo stato attuale delle norme, emerge a 

chiare lettere che non è possibile considerare l’embrione come una cosa e meno ancora 

è possibile farlo dinanzi ad un feto dopo il terzo mese dal concepimento. Questo 

significa che vanno considerati come dei soggetti di diritto, che non è possibile ignorare, 

e con i quali occorre fare i conti. Da ciò scaturisce il fatto che le nostre azioni non 

possono non considerare i loro interessi e garantire, attraverso uno sviluppo sostenibile, 

la loro prosperità. Questo sicuramente fino a quando non avranno la capacità non solo 

giuridica, ma anche di agire, perché in caso contrario si determinerebbe una imposizione 

dispotica nei loro confronti, privandoli della loro: 

a. libertà; 

b. dignità; 

c. capacità di autodeterminazione. 

Gli adulti non solo hanno una grande responsabilità nei confronti della vita umana, che 

va ben oltre l’atto della nascita e interessa l’intero periodo di minore età, ma anche il 

                                                           
30 Per ulteriori informazioni si veda: 
https://www.trovanorme.salute.gov.it/norme/dettaglioAtto?id=100495&articolo=3 (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
31 Cfr. M. PAOLMIERI, Embrioni, eterologa, spese di conservazione: le nuove regole del Ministero, in 
“Avvenire”, 21 maggio 2024. 

https://www.trovanorme.salute.gov.it/norme/dettaglioAtto?id=100495&articolo=3


 

161 

potere d’incidere sulla volontà dei minori. Essi, non a caso, una volta acquisita una 

cerca consapevolezza di se stessi e del mondo che li circonda, talvolta, non si sentono 

adeguatamente rappresentati. Persino lo stesso Ministero dell’Ambiente e della 

Sicurezza Energetica afferma: «Siete voi il futuro di questo Paese. Dovete essere voi le 

vere sentinelle dell’Ambiente, pronte ad educare i più grandi ai giusti comportamenti e a 

dirci dove sbagliamo […]. I ‘nativi digitali’ dovranno essere anche ‘nativi ambientali’, 

per portare il Paese verso un futuro di sviluppo sostenibile»32. Va proprio in questa 

direzione la storia ambientalista della svedese Greta Thunberg ed è, peraltro, la riprova 

della mancata rappresentanza dei minori nell’ambito delle politiche pubbliche. Tutto 

nasce quando Greta, a soli 15 anni, il 20 agosto 2018, indice uno sciopero scolastico e 

decide che tutti i venerdì, invece di andare a scuola, si recherà davanti al Parlamento di 

Stoccolma con un cartello che riporta la scritta: “il clima è il nostro futuro, state 

distruggendo il pianeta, ci state rubando il futuro”. Da allora tutti i venerdì, invece di 

andare a scuola, si siederà davanti al Parlamento per scioperare contro il disinteresse del 

governo ai rischi del cambiamento climatico. Col tempo tale contestazione individuale 

si trasforma in un movimento di giovani attivisti per il clima denominato Fridays for 

Future assumendo una portata globale al punto da dare vita, il 20 settembre 2019, al 

primo Global Climate Strike, il più grande sciopero climatico mondiale della storia con 

oltre 4 milioni di persone in 161 Paesi33. 

Si potrebbe replicare che i minori, a differenza degli embrioni e dei feti, hanno 

acquisito la capacità giuridica. Tuttavia, in virtù dell’incapacità di agire, questo non 

significa poter incidere sulle politiche pubbliche. Inoltre è possibile constatare come, 

anche raggiunta la maggiore età e acquisita la capacità di agire, l’interesse alla 

sostenibilità resta elevatissimo in virtù della lunga prospettiva di vita in termini 

statistici. Lo stesso non è possibile dirlo con l’avanzare del tempo in virtù della minore, 

                                                           
32 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.mase.gov.it/pagina/campagna-di-comunicazione-nativi-
ambientali (data ultima consultazione 31/03/2025). 
33 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.treccani.it/enciclopedia/thunberg-ernman-greta-tintin-
eleonora/ (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.mase.gov.it/pagina/campagna-di-comunicazione-nativi-ambientali
https://www.mase.gov.it/pagina/campagna-di-comunicazione-nativi-ambientali
https://www.treccani.it/enciclopedia/thunberg-ernman-greta-tintin-eleonora/
https://www.treccani.it/enciclopedia/thunberg-ernman-greta-tintin-eleonora/


 

162 

o prossima allo zero, prospettiva di vita. Passiamo ora a riportare graficamente 

l’andamento dell’interesse alla sostenibilità nel corso della vita di tutti quei soggetti 

concepiti in una stessa data. 

 

 
Fig. 1 (L’interesse allo sviluppo sostenibile delle generazioni future prossime nel corso del tempo) 

 

Dal grafico si evince come al momento del concepimento (ipotizzato il 2025), 

rappresentato dall’incontro dell’asse delle ordinate e delle ascisse, l’interesse alla 

sostenibilità è pari al 100% in virtù della mancanza di capacità di agire. Tale interesse è 

destinato a rimanere inalterato nel corso del tempo fino al giorno precedente il 

compimento del diciottesimo anno di età, ossia al giorno antecedente all’acquisizione 

della propria capacità di agire. A questo si potrebbe eccepire il fatto che alcuni minori, 

pur avendo un interesse teorico massimo alla sostenibilità, potrebbero agire in modo 

lesivo nei confronti della stessa a causa della loro non completa maturazione biologica 

e/o culturale o della presenza di minori emancipati. Pur essendo un rischio concreto, tale 

quota verrebbe compensata da quei soggetti più anziani che, pur avendo un interesse 

minimo o nullo alla sostenibilità, per ragioni altruistiche e/o morali agiscono in modo 

altamente sostenibile. Pertanto, alla luce di quanto evidenziato, l’assunto di base non 

viene meno. Invece, a partire dal compimento dei 18 anni (corrispondente al 2043) 

tenderà sicuramente a ridursi, poiché con la capacità di agire si inizieranno a compiere 



 

163 

atti giuridici che avranno un impatto sull’ambiente. Tuttavia inizialmente, avendo 

statisticamente una prospettiva di vita ampia, si tenderà ad avere un interesse molto alto 

alla sostenibilità. Tale interesse solo col passere degli anni si andrà a ridurre, poiché 

verrà influenzato dalla propria aspettativa di vita. Pertanto all’età di 40 anni 

(corrispondente al 2065) sarà visibilmente minore, per poi approssimarsi allo zero e 

azzerarsi all’età di 100 anni (corrispondente al 2125), ovvero ad una età sempre più al di 

sopra delle medie statistiche. Questo fenomeno, al netto di motivazioni altruistiche, 

evidenzia che l’interesse alla sostenibilità e inversamente proporzionale all’aumentare 

dell’età in virtù della minore prospettiva di vita. In previsione della tesi giuridica finale 

possiamo per ora giungere a quattro conclusioni:  

1. le generazioni future prossime, da intendersi dal concepimento all’intero stadio 

fetale, non è possibile considerarle delle entità astratte o delle cose ed è 

necessario prenderle in considerazione;  

2. le generazioni future prossime sono già investite di doveri34; 

3. le generazioni future prossime sono accomunate dai medesimi interessi dei 

minori;  

4. quasi tutti i soggetti maggiorenni, anche se in modo mediamente decrescente nel 

corso della propria vita, hanno interessi simili alle generazioni future prossime.  

 

 

 2.2 Le generazioni future remote 

 

Continuando sulla scia dell’empirismo, scevro da dogmi o pregiudizi, occorre rilevare 

che per generazioni future remote, al netto di quelle prossime, occorre intendere tutte 

quelle che nel presente non sono oggettivamente esistenti. Dunque, identificano tutte 

quelle che biologicamente non sono state concepite allo stato attuale. Questa è la 

ragione per cui possono essere percepite distanti da noi e, magari, del tutto astratte. In 
                                                           
34 La conclusione al punto n. 2 deriva dalle premesse effettuate al paragrafo 1 del presente capitolo e che, 
peraltro, caratterizza anche le generazioni future remote. 



 

164 

realtà si tratta di una visione miope della realtà poiché, alla luce della storia 

dell’umanità, faranno sicuramente la loro comparsa. Infatti, salvo che non si verifichino 

eventi catastrofici di ordine bellico o naturale, l’umanità continuerà ad esistere anche in 

un futuro remoto. Inoltre costituiranno la nostra estensione, non solo genetica ma anche, 

a livello esperienziale. Infatti il gruppo di studio medico riconducibile a David A. 

Dickson ha scoperto che le esperienze dei giovani maschi legate a condizioni di vita 

stressanti (come la perdita prematura di un genitore) o di traumi (come una violenza 

subita), determinerebbero un mutamento del destino e della funzione delle cellule. In 

particolare si avrebbe un mutamento dell’RNA che in età adulta determinerebbe 

alterazioni delle cellule sessuali maschili. Inoltre, studi sui topi hanno dimostrato come 

questa modificazione si trasferisca anche agli spermatozoi dei figli, segnando così 

diverse generazioni35. Ad oggi in ambito medico vi sono diversi studi che dimostrano la 

correlazione tra l’esposizione dei bambini a eventi traumatici o a episodi di stress severo 

durante la primissima fase dello sviluppo e la manifestazione di vari tipi di patologie di 

carattere fisico e psicologico36. Inoltre, esistono evidenze scientifiche che attestano la 

trasmissione tra le generazioni di queste patologie37. Alla luce di tali scoperte la filosofa 

Tiziana Andina ne evidenzia il grande valore dal punto di vista della 

transgenerazionalità biologica, poiché si tratta di «una traccia che lega le generazioni 

per via fisica, secondo la linea paterna»38. In particolare sottolinea come il rapporto non 

sia qualcosa di concettuale o di ipotetico, ma «è il frutto di un legame forte, visibile, 

concreto e lascia tracce in menti, corpi, azioni»39. Infatti, l’educazione che i genitori 

impartiscono ai propri figli non è del tutto dimostrabile e, peraltro, caratterizza il 

                                                           
35 Cfr. D. A. DICKSON, et al., Reduced levels of miRNAs 449 and 34 in sperm of mice and men exposed to 

early life stress, in “Translational Psychiatry”, n. 8, 2018. 
36 Cfr. K. A. KALMAKIS, G. E. CHANDLER, Health consequences of adverse childhood experiences: a 

systematic review, in “Journal of the American Association of Nurse Practitioners”, n. 27, 2015. 
37 Cfr. J. BOHACEK , I. M. MANSUY, Molecular insights into transgenerational non-genetic inheritance of 

acquired behaviours, in “Nature Reviews Genetics, n. 16, 2015; cfr. T. SANTAVIRTA, N. SANTAVIRTA, S. 
E. GILMAN, Association of the World War II Finnish Evacuation of Children With Psychiatric 

Hospitalization in the Next Generation, in “JAMA Psychiatry”, n. 75, 2018. 
38 T. ANDINA, Transgenerazionalità. Una filosofia per le generazioni future, cit., p. 76. 
39 Ivi, p. 77. 

https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Kalmakis+KA&cauthor_id=25755161
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Chandler+GE&cauthor_id=25755161
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Bohacek+J&cauthor_id=26416311
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Mansuy+IM&cauthor_id=26416311
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Santavirta+T&cauthor_id=29188292
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Santavirta+N&cauthor_id=29188292
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Gilman+SE&cauthor_id=29188292
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Gilman+SE&cauthor_id=29188292


 

165 

rapporto con quelle che erano le generazioni future prossime (dunque che erano presenti 

sin dal concepimento). Invece, il fatto che le scoperte scientifiche evidenzino come la 

trasmissione genetica coinvolga anche le proprie esperienze vissute, ha una importante 

implicazione, ossia: tutelare le generazioni future remote, significa tutelare il patrimonio 

genetico ed esperienziale dei presenti. Dunque, come giustamente evidenziato da 

Andina, si tratta di un legame forte, visibile e concreto che non può indurci a 

considerare coloro i quali verranno dopo il nostro passaggio sulla Terra come degli 

estranei distanti da noi ma, al contrario, come dei soggetti strettamente legati dal nostro 

materiale genetico e dalle nostre esperienze che ci vengono traghettate verso l’eternità. 

Talvolta alcuni caratteri genetici e comportamentali rimangono latenti e a distanza di 

generazioni si manifestano con grande evidenza. Pertanto non creare i presupposti per la 

vita delle generazioni che verranno, significa privarci oggi della possibilità di avere 

l’unico modo di perpetuarci. Oltretutto, laddove si siano create le condizioni per essere 

ricordati e apprezzati, le generazioni future remote sono coloro che potranno proseguire 

i nostri progetti e diffondere le nostre idee. Basti pensare ai grandi autori classici, 

inventori, architetti, magistrati, sportivi, cantanti, attori come, a distanza di diverse 

generazioni, mantengono vivo il loro ricordo e, con esso, la loro influenza. Dunque la 

tutela dei posteri può essere vista, non solo come un modo altruistico di fornire il 

proprio contributo positivo, ma anche come uno modo per soddisfare un proprio 

interesse. Inoltre, se consideriamo che una generazione corrisponde a circa 25 anni40, è 

statisticamente prevedibile (sopratutto per i soggetti più giovani) conoscerne anche 

diverse e, peraltro, tutte concatenate tra di loro. 

Questo ci consente di stabilire con esattezza anche i lori gusti e preferenze? È da 

rilevare che l’uomo nel corso della sua stessa vita modifica il suo modo di vedere le 

cose e di agire. Questo dipende da vari fattori tra cui il contesto familiare, gli studi 

compiuti, le esperienze vissute, il contesto territoriale, le innovazioni della scienza e 

della tecnologia, i mutamenti politico-istituzionali, ecc. Ora si pensi a ciò che si è avuto 
                                                           
40 Per ulteriori informazioni sulle generazioni, si veda: https://www.treccani.it/vocabolario/generazione/ 
(data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.treccani.it/vocabolario/generazione/


 

166 

a seguito del processo democratico, ossia a come sia cambiata la società nel corso della 

seconda metà del XX secolo e a come siano cambiati gli usi e i costumi, nonché le 

priorità degli individui. Questo ci fa capire che non è possibile prevedere quali saranno 

gli scenari futuri e cosa sarà in grado di massimizzare la felicità dei posteri, anche alla 

luce dell’impiego dell’intelligenza artificiale. Ad esempio, tra i profili emergenti di 

quest’ultima, spicca l’intelligenza ambientale in grado di assorbire informazioni sia 

dall’ambiente fisico sia dalla rete informatica, e di operare in entrambi gli ambiti. 

Giovanni Sartor evidenzia che «essi sono destinati a inserirsi nell’ambiente in modo 

ubiquo e invisibile, governando macchine di vario genere, e facendo sì che l’ambiente 

stesso si adatti automaticamente alle esigenze dell’uomo»41. Alla luce di tali scenari, 

ampliando l’orizzonte, in futuro la felicità massima potrebbe essere data dalla vita su un 

altro pianeta dell’universo. Di fatto, anche se in termini minori, questo si è già verificato 

quando nel 1492 venne scoperto il “nuovo mondo”42. Nei prossimi secoli o millenni, per 

quanto oggi possa sembrare inverosimile, la Terra magari sarà solo un bacino di risorse 

da cui attingere per un fine più alto e nobile, ossia vivere su un altro pianeta più 

accogliente e prospero. Questo significa, come sostenuto dall’Argomento della nostra 

ignoranza43, che non essendo in grado di stabilire in modo soddisfacente quali saranno 

gli interessi, le preferenze, i valori, i desideri e la stessa concezione di bene che avranno 

coloro che verranno dopo di noi, ci possiamo e dobbiamo disinteressare? Per rispondere 

in modo compiuto è sufficiente volgere lo sguardo alla storia dell’uomo per appurare 

che, quelli che nel campo economico prendono il nome di bisogni primari dell’uomo 

(ambiente salubre, cibo a sufficienza, un certo spazio in cui muoversi, energia, 

conoscenze scientifiche, ecc.), sono rimasti sostanzialmente i medesimi e ciò costituisce 

una buona ragione per ritenere che anche in un futuro remoto le necessità non 

                                                           
41 G. SARTOR, L’informatica giuridica e le tecnologie dell’informazione, Torino, Giappichelli, 2022, p. 
282. 
42 Espressione utilizzata per identificare la scoperta dell’America. Cfr. R. AGO, V. VIDOTTO, Storia 

moderna, Roma-Bari, Editori Laterza, 2021. 
43 Tesi esaminata nel paragrafo 4.6 del cap. II. 



 

167 

cambieranno44. Salvo che l’uomo non perda gli attuali connotati biologici e, 

trascendendo la sua stessa realtà corporea, non si caratterizzi anche di elementi 

artificiali trasformandosi in cyborg45. In tal caso nessuno impedirà loro di modificare la 

normativa che fosse stata prevista. Del resto anche le norme di rango costituzionale non 

sono date una volta per sempre ma, sia pure attraverso una procedura aggravata, 

consentono la loro revisione laddove si dovesse rendere necessaria46. Di conseguenza, 

non essendo possibile prevedere, sulla base delle conoscenze e del progresso attuale, 

con sufficiente sicurezza tutti i loro bisogni ma, essendo possibile prevedere i bisogni 

primari occorre, perlomeno, garantire un ambiente salubre alla vita e idoneo alla 

prosperità, con opportunità di scelta quante più ampie possibili. Questo significa attuare 

oggi uno sviluppo sostenibile. In caso contrario, al pari di quanto avviene con le 

generazioni future prossime, si determinerebbe una imposizione dispotica nei loro 

confronti privandoli della loro: 

a. libertà; 

b. dignità; 

c. capacità di autodeterminazione. 

Alla luce di quanto evidenziato è da rilevare che le generazioni future remote, 

trattandosi di generazioni che verranno, hanno più che mai l’interesse massimo alla 

sostenibilità. A questo punto rappresentiamo graficamente l’interesse alla sostenibilità 

delle generazioni future remote in funzione del tempo. 

 

                                                           
44 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 67. 
45 Tema trattato più diffusamente nel paragrafo 3.2.2 del capitolo I. 
46 Cfr. R. BIN, G. PITRUZZELLA, Diritto costituzionale, Torino, Giappichelli, 2024. 



 

168 

 
Fig. 2 (L’interesse allo sviluppo sostenibile delle generazioni future remote nel corso del tempo) 

 

Dal grafico si evince che all’origine delle generazioni future remote (ipotizzato il 

2025 più una quantità di tempo necessaria per giungere al futuro concepimento che 

indichiamo con “FC”) rappresentato dall’incontro dell’asse delle ordinate e delle 

ascisse, l’interesse alla sostenibilità è pari al 100%. Inoltre, nel caso di specie, 

l’interesse alla sostenibilità è costante fino all’infinito, in virtù della immutata 

condizione biologica delle generazioni future remote e, conseguentemente, per 

l’impossibilità di poter incidere con la propria volontà.  

In previsione della tesi giuridica finale, anche in questo caso, possiamo per ora 

giungere a quattro conclusioni:  

1. le generazioni future remote, da intendersi dal futuro concepimento in poi, pur 

non essendo biologicamente concepite certamente saranno presenti; 

2. le generazioni future remote sono già investite di doveri47; 

3. le generazioni future remote sono una estensione di quelle presenti dal punto di 

vista genetico ed esperienziale; 

4. le generazioni future remote hanno l’interesse massimo alla sostenibilità. 

 

 
                                                           
47 La conclusione al punto n. 2 deriva dalle premesse effettuate al paragrafo 1 del presente capitolo e che, 
peraltro, caratterizza anche le generazioni future prossime. 



 

169 

 3 La possibile soluzione per la rappresentanza giuridica delle generazioni future 

 

Arrivati a questo punto occorre fare un ulteriore passo in avanti e cercare d’individuare 

le strade più appropriate, per garantire rappresentanza alle generazioni future. In 

particolare, occorre chiedersi se i diritti delle generazioni future debbano essere 

considerati di natura individuale o collettiva. La questione risulta centrale in quanto, «se 

non si riconosce la soggettività delle generazioni allora evidentemente la natura dei 

diritti delle generazioni future sono diritti individuali futuri»48. Oppure, alla luce della 

disamina effettuata, è possibile adottare un approccio diverso tra generazioni future 

prossime e remote? Conseguentemente si procede all’opportuna distinzione, al fine di 

garantire una possibile soluzione giuridica. 

 

 

 3.1 La rappresentanza giuridica delle generazioni future prossime 

 

Quando si parla di generazioni future si pensa comunemente a dei soggetti che non 

esistono e che sono, possibili ma, del tutto ipotetici. In realtà con riferimento alle 

generazioni future prossime, da intendersi dal concepimento all’intero stadio fetale 

antecedente alla nascita, si è potuto notare che non è possibile considerarle delle entità 

astratte o delle cose ed, in virtù di ciò, è necessario assicurare una maggiore tutela 

giuridica (prima conclusione parziale del paragrafo 2.1). Oltretutto, tale tutela scaturisce 

dalla responsabilità biologica49 delle generazioni presenti. Infatti, biologicamente non si 

può imputare ai concepiti la colpa della loro esistenza. Tuttavia, si potrebbe eccepire 

che i feti e gli embrioni non hanno la capacità di reciprocare, ma questo non dovrebbe 

preoccupare o porre particolari problemi. Infatti, per le generazioni future prossime, 

                                                           
48 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, Milano, Giuffrè, 
2012, p. 173. 
49 A titolo di esempio, si pensi ai soli bisogni biologici di un embrione. Questi discendono dall’incontro di 
due gameti, maschile e femminile, che di certo non è da imputare ad esso. Cfr.  E. BLECHSCHMIDT, Come 

inizia la vita umana dall’uovo all’embrione, trad. it., Ascoli Piceno, Futura Publishing Society, 2017. 

https://www.ibs.it/libri/autori/erich-blechschmidt
https://www.ibs.it/libri/editori/futura-publishing-society


 

170 

essendo già investite di doveri (seconda conclusione parziale del paragrafo 2.2), il 

riconoscimento di diritti sarebbe solo un modo per assicurare l’attuazione del carattere 

della bilateralità, tipico di tutte le norme giuridiche50. Tuttavia, si potrebbe replicare che 

l’adempimento dei doveri è sicuramente differito e, oltretutto, non è certo. In virtù di ciò 

il riconoscimento dei diritti dovrebbe avere luogo solo successivamente. 

Apparentemente tale osservazione potrebbe sembrare corretta, ma a ben vedere le 

generazioni presenti beneficiano immediatamente delle implicazioni derivanti dal 

differimento dei doveri attribuiti ai posteri. Di fatto i contemporanei basano il proprio 

sviluppo, “pignorando” continuamente il futuro. Oltretutto, si tratta di una situazione 

comparabile, in termini temporali e di probabilità di adempimento dei doveri, a quella di 

un neonato, di un soggetto affetto da una malattia reversibile neurologica o in stato di 

coma temporaneo. Più che mai il dubbio dovrebbe venire meno nel momento in cui si 

pensa a quei soggetti malati psichici gravi o in coma irreversibile che non avranno mai 

modo di adempiere ai loro doveri, ma non per questo non sono considerati centro di 

imputazione di diritti. A tal proposito la bioeticista Luisella Battaglia evidenzia che 

«anzi avvertiamo nei loro riguardi un dovere tanto più forte in ragione della loro 

debolezza o incapacità, sia essa temporanea, strutturale o definitiva»51. La possibile 

obiezione che i feti e gli embrioni, ancor più dei minori, non hanno potere contrattuale e 

non possono difendersi in giudizio, ci riporta ancora una volta al caso dei malati psichici 

gravi e ai comatosi che ricevono rappresentanza dai genitori, tutori, curatori, 

amministratori di sostegno, associazioni, in virtù del valore intrinseco riconosciuto in 

termini giuridici. Del resto la stessa Battaglia afferma che se ritenessimo che interessi 

comuni e obbligazioni vicendevoli fossero condizioni necessarie, occorrerebbe 

escludere anche diversi soggetti appartenenti alle generazioni presenti52. Lo stesso 

ordinamento giuridico è il frutto della mediazione e della sintesi degli interessi 

                                                           
50 Cfr. P. CARETTI, U. DE SIERVO, Diritto costituzionale e  pubblico, cit. 
51 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, Bari, Edizioni Dedalo, 2002, p. 24. 
52 Ibidem. 



 

171 

individuali i quali, peraltro, non sempre sono strettamente personali, ma assai più spesso 

(per ragioni affettive, economiche, altruistiche o altro) sono portatori (poiché inglobanti) 

anche degli interessi di quei soggetti che non hanno potere contrattuale, siano essi 

minori, feti, embrioni, malati psichici gravi, comatosi. Per fugare ogni ulteriore dubbio 

basti pensare alla recente riforma del 20 novembre 2024 con cui la Camera dei deputati 

ha approvato, in prima lettura, la modifica di diverse norme di diritto e procedura 

penale, a partire dal titolo IX-bis del libro secondo del Codice penale che non si 

intitolerà più “Dei delitti contro il sentimento dell’uomo per gli animali” ma 

correttamente “Dei delitti contro gli animali”. Si tratta di una rivoluzione in quanto per 

la prima volta, gli animali non sono più considerati oggetti legati al sentimento umano, 

ma veri e propri soggetti di diritto da proteggere. Si è trattato di un primo importante 

passo per adeguare la legislazione italiana ai principi introdotti dalla modifica 

costituzionale del 2022, alla giurisprudenza che si è consolidata nel corso degli anni, 

alle solidissime conoscenze scientifiche e ai sentimenti ormai diffusi e radicati nei 

cittadini53. Questo dimostra che la reciprocità e/o la capacità di difendersi in giudizio 

non è da considerarsi condizione necessaria per il riconoscimento di diritti alle 

generazioni future prossime, dunque biologicamente esistenti. A questo punto si 

potrebbe obiettare che tale riforma è espressione di una istanza che proviene dal popolo, 

ma per le generazioni future prossime non è possibile che ciò abbia luogo. In realtà 

come visto in precedenza, le generazioni future prossime sono accomunate dai 

medesimi interessi dei minori (terza conclusione parziale del paragrafo 2.1). A tal 

proposito occorre evidenziare che sebbene il maggiore testo internazionale in tema dei 

diritti dell’uomo, ossia la Dichiarazione universale del 1948, sancisca all’art. 25 par. 2 

che «l’infanzia ha … diritto a particolari cure ed assistenza»54 e nonostante la tutela dei 

diritti dei minori ha continuato ad essere al centro del dibattito della Comunità 

                                                           
53 Per ulteriori informazioni si vada: https://www.legambiente.it/comunicati-stampa/la-camera-approva-
la-legge-sulla-tutela-degli-animali/ (data ultima consultazione 31/03/2025). 
54 Per ulteriori informazioni si vada: 
https://www.senato.it/application/xmanager/projects/leg18/file/DICHIARAZIONE_diritti_ 
umani_4lingue.pdf (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.legambiente.it/comunicati-stampa/la-camera-approva-la-legge-sulla-tutela-degli-animali/
https://www.legambiente.it/comunicati-stampa/la-camera-approva-la-legge-sulla-tutela-degli-animali/
https://www.senato.it/application/xmanager/projects/leg18/file/DICHIARAZIONE_diritti_%20umani_4lingue.pdf
https://www.senato.it/application/xmanager/projects/leg18/file/DICHIARAZIONE_diritti_%20umani_4lingue.pdf


 

172 

internazionale e nazionale, «una protezione effettiva e completa risulta ad oggi un 

obiettivo da raggiungere piuttosto che un traguardo cui si è giunti»55. La causa non è 

legata «alla carenza di normativa in materia, quanto piuttosto alla mancanza o 

incompleta applicazione della stessa»56. Proprio alla luce di questa discrepanza Papa 

Francesco ha ribadito – il 3 febbraio 2025, in Vaticano con l’Incontro mondiale dei 

diritti dei bambini, intitolato “Amiamoli e proteggiamoli” – la necessità di «aprire 

nuove vie per soccorrere e proteggere i bambini i cui diritti ogni giorno vengono 

calpestati e ignorati»57. Pertanto dare tutela alle generazioni future prossime significa 

dare, paradossalmente, maggiore tutela e voce anche ai minori.  

A conferma di quanto evidenziato proviamo a rappresentare graficamente nel medesimo 

grafico l’interesse alla sostenibilità delle generazioni future prossime, dunque a partire 

dal loro concepimento, e quello dei minori. 

 

 
Fig. 3 (Sovrapposizione della rappresentazione grafica dell’interesse allo sviluppo sostenibile  

delle generazioni future prossime e dei minori) 

                                                           
55 S. DE BELLIS (a cura di), Studi su diritti umani, Bari, Cacucci Editore, 2010, pp. 35-36. 
56 Ivi, p. 60. 
57 Per ulteriori informazioni sull’incontro voluto da Papa Francesco si vada: 
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2025/february/documents/20250203-summit-diritti-
bambini.html (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2025/february/documents/20250203-summit-diritti-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2025/february/documents/20250203-summit-diritti-bambini.html


 

173 

Come si può notare dalla sovrapposizione delle rappresentazioni grafiche 

dell’interesse allo sviluppo sostenibile (S.S.) delle generazioni future prossime e dei 

minori emerge un segmento parallelo all’asse delle ascisse all’altezza del 100% 

dell’interesse allo S.S. Tale sovrapposizione infatti implica un accostamento, senza 

soluzione di continuità, di due segmenti alla medesima altezza. Il primo rappresentativo 

dell’interesse allo S.S. delle generazioni future prossime, dal 2025 (anno ipotizzato del 

concepimento) al 2025+MG (dove MG indica i mesi di gestazione necessari per 

giungere alla nascita). Il secondo segmento rappresentativo dello S.S. dei minori dal 

giorno della nascita (2025+MG) al giorno precedente il raggiungimento della maggiore 

età (2043). 

Come evidenziato in precedenza il fatto che alcuni minori, pur avendo un 

interesse teorico massimo alla sostenibilità, potrebbero agire in modo lesivo nei 

confronti della stessa, verrebbe compensato da quei soggetti più anziani che, pur avendo 

un interesse minimo o nullo alla sostenibilità, per ragioni altruistiche e/o morali 

agiscono in modo altamente sostenibile. Poi con riferimento, in modo più specifico, ai 

soggetti possessori della capacità di agire (i maggiorenni), anche se in modo diverso e 

mediamente decrescente nel corso della propria vita, hanno comunque interesse alla 

sostenibilità (quarta conclusione parziale del paragrafo 2.1).  

Alla luce delle motivazioni che possono spingere al riconoscimento dei diritti 

delle generazioni future prossime, e in virtù della loro esistenza biologica, si potrebbe 

parlare di diritti individuali presenti. In questo modo la rappresentanza legale di un 

soggetto concepito potrebbe essere fatta rientrare, con le opportune revisioni, nella 

disciplina prevista dall’articolo 316 del Codice Civile che stabilisce che il minore non 

emancipato è rappresentato dai genitori o da un tutore58.  

 

                                                           
58 Per ulteriori informazioni si vada: 
https://www.gazzettaufficiale.it/atto/serie_generale/caricaArticolo?art.versione=3&art.idGruppo=43&art.
flagTipoArticolo=2&art.codiceRedazionale=042U0262&art.idArticolo=316&art.idSottoArticolo=1&art.i
dSottoArticolo1=10&art.dataPubblicazioneGazzetta=1942-04-04&art.progressivo=0 (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 

https://www.gazzettaufficiale.it/atto/serie_generale/caricaArticolo?art.versione=3&art.idGruppo=43&art.flagTipoArticolo=2&art.codiceRedazionale=042U0262&art.idArticolo=316&art.idSottoArticolo=1&art.idSottoArticolo1=10&art.dataPubblicazioneGazzetta=1942-04-04&art.progressivo=0
https://www.gazzettaufficiale.it/atto/serie_generale/caricaArticolo?art.versione=3&art.idGruppo=43&art.flagTipoArticolo=2&art.codiceRedazionale=042U0262&art.idArticolo=316&art.idSottoArticolo=1&art.idSottoArticolo1=10&art.dataPubblicazioneGazzetta=1942-04-04&art.progressivo=0
https://www.gazzettaufficiale.it/atto/serie_generale/caricaArticolo?art.versione=3&art.idGruppo=43&art.flagTipoArticolo=2&art.codiceRedazionale=042U0262&art.idArticolo=316&art.idSottoArticolo=1&art.idSottoArticolo1=10&art.dataPubblicazioneGazzetta=1942-04-04&art.progressivo=0


 

174 

 3.2 La rappresentanza giuridica delle generazioni future remote 

 

Quando si parla di generazioni future remote il discorso si complica, poiché 

comunemente si pensa che sia del tutto superfluo prevedere una tutela giuridica. 

Tuttavia come visto in precedenza, pur non essendo biologicamente concepite, poiché 

certamente saranno presenti (prima conclusione parziale del paragrafo 2.2) è necessario 

occuparsene anche giuridicamente. Questo soprattutto alla luce del fatto che le 

generazioni presenti “pignorano” anche il futuro remoto. Non a caso le generazioni 

future remote, prima ancora di essere concepite, sono già investite di doveri (seconda 

conclusione parziale del paragrafo 2.2). Pertanto, anche in questo caso, il 

riconoscimento di diritti sarebbe solo un modo per assicurare l’attuazione del carattere 

della bilateralità, tipico di tutte le norme giuridiche59. Inoltre, essendone una estensione 

di quelle presenti, in termini genetici ed esperienziali (terza conclusione parziale del 

paragrafo 2.2), questo costituirebbe un ulteriore «vincolo che ci obbliga a progettare il 

futuro»60. Tiziana Andina precisa che «tale progettazione ha a che fare con due piani: 

con quanto sappiamo del presente, da un lato, e con quanto possiamo immaginare e 

prevedere del futuro, dall’altro»61. A tal proposito un punto fermo, in quanto 

ontologicamente legato alla natura in divenire, è costituito dal fatto che sicuramente 

hanno l’interesse massimo alla sostenibilità (quarta conclusione parziale del paragrafo 

2.2). 

A questo punto occorre chiedersi se anche i diritti delle generazioni future 

remote possano essere considerati diritti individuali e magari, nel caso di specie, futuri. 

A tal proposito di particolare utilità risulta il fertile terreno della scuola di pensiero che 

fa capo ad Attilio Pisanò dal quale emerge che «un’impostazione che ‘codifichi’ oggi i 

diritti degli uomini di domani è alquanto problematica, poiché sarebbe certamente 

                                                           
59 Cfr. P. CARETTI, U. DE SIERVO, Diritto costituzionale e  pubblico, cit. 
60 T. ANDINA, Transgenerazionalità. Una filosofia per le generazioni future, cit., p. 79. 
61 Ibidem. 



 

175 

tacciata di paternalismo»62. La storia ha dimostrato come diritti ritenuti ‘sacri e 

inviolabili’ nel Settecento, in ragione del loro carattere pre-statuale, hanno subito un 

ripensamento critico a partire dal XIX secolo: per tutti valga l’esempio del diritto di 

proprietà che ha visto un ridimensionamento del carattere assolutistico in relazione ad 

una presa di coscienza della sua funzione sociale63. Infatti, gli elementi costitutivi dello 

schema proprietà-libertà-individualismo, che avevano costituito il fondamento della 

concezione giuridica della proprietà quale potere assoluto del titolare, divennero 

inadeguati in quella che veniva considerata una società basata sul pluralismo e sulle 

organizzazioni collettive64. Oltretutto, «sarebbe difficile sostenere, poi, che soggetti che 

non esistono hanno diritti»65. Pertanto, Pisanò ritiene che «la strada più corretta, invece, 

sia quella di inquadrare i diritti delle generazioni future come veri e propri diritti 

collettivi»66, così riconoscendo, alle future generazioni remote una propria identità, 

richiamandosi a supporto di questa impostazione l’idea Kantiana della specie umana. 

Kant, infatti, riconosce una specifica identità presente nelle razze, nelle comunità 

etniche e negli individui che, però, non esclude i diritti della specie umana67. 

Considerate, dunque, le generazioni come soggetti titolari di diritti, il passo successivo 

da compiere sarà inevitabilmente quello della definizione dei diritti in parola come 

“diritti collettivi”. Però, a tal proposito, Pisanò evidenzia che anche questa soluzione 

non è scevra di elementi di criticità, in quanto la comunità scientifica non è 

unanimemente concorde nel ritenere esistenti i diritti collettivi (così, infatti, la 

tradizione liberale classica d’ispirazione individualista che oppone resistenza al 

riconoscimento di diritti a soggetti diversi dall’individuo). Al tempo stesso Pisanò 

sostiene che, in realtà, la qualificazione delle generazioni future come soggetto 

collettivo non pone problemi diversi da quelli posti dal “popolo” come soggetto 

                                                           
62 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., p. 173. 
63 Ibidem. 
64 G. PELLERINO, L’idea di proprietà nella modernità, in S. MAGNOLO, A. GALÀN-PÉREZ, G. PELLERINO, 
Prospettive di sociologia del diritto e della cultura, Lecce, Pensa Multimedia, 2023, p. 97. 
65 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., p. 173. 
66 Ibidem. 
67 I. KANT, Scritti politici e di filosofia della storia e del diritto, trad. it., Torino, U.T.E.T., 1965, p. 123. 



 

176 

collettivo, e che i popoli abbiano dei diritti è ormai accettato (a partire dal diritto 

all’autodeterminazione solennemente proclamato già nella Carta istitutiva delle Nazioni 

Unite del 1945, nei due Patti delle Nazioni Unite del 1966 e nella Dichiarazione sulla 

concessione dell’indipendenza ai Paesi e ai Popoli coloniali dell’Assemblea Generale 

delle Nazioni Unite del 1960). Inoltre, sottolinea come, la comunanza tra popoli e 

generazioni è testimoniata dal fatto che il diritto alla pace e il diritto allo sviluppo sono 

già riconosciuti contestualmente come diritti delle generazioni future e diritti dei popoli 

(per le generazioni future si rinvia alla Dichiarazione di La Laguna e alla Dichiarazione 

sulle responsabilità delle generazioni presenti verso le generazioni future, per i popoli, 

invece, alle due dichiarazioni delle Nazioni Unite sul diritto dei popoli alla pace del 

1984 e sul diritto allo sviluppo del 1986)68. In sostanza, emerge un diritto-dovere dei 

popoli a vivere in un ambiente compatibile con la salute e il benessere degli individui e 

della collettività, e di preservarlo, magari migliorandolo, per le generazioni che 

verranno69. 

Nel 2009, il politologo Richard P. Hiskes ha espressamente qualificato i diritti 

delle generazioni future come diritti di gruppo e diritti collettivi. Hiskes mira a superare 

la tradizionale difficoltà in tema di generazioni future attraverso l’introduzione del 

concetto reflexive reciprocity. Riferendo la reciprocità al rapporto tra interessi di 

soggetti diversi, Hiskes affronta le questioni poste dal legame intergenerazionale 

etichettandole come questioni di giustizia e non di mero sentimento. La reciprocità tra 

generazioni ha come presupposto fattuale l’esistenza di pretese e interessi comuni alle 

generazioni presenti e a quelle future. Quando queste pretese, soprattutto in ambito 

ambientale, vengono avanzate attraverso il linguaggio dei diritti, si crea un reciproco 

vantaggio per le generazioni presenti e future che condividono l’interesse a tutelare 

                                                           
68 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., pp. 173-
175. 
69 E. ROZO ACUNA (a cura di), Profili di diritto ambientale da Rio de Janeiro a Johannesburg, Torino, 
Giappichelli, 2004, p. 151. 



 

177 

l’ambiente e a riconoscere i diritti ambientali70. Infatti Antonio Tarantino evidenzia 

come «un ambiente altamente inquinato se fa prima ammalare e poi morire gli uomini 

che vivono oggi, non fa nascere gli uomini di domani»71. Essendo, dunque, l’interesse 

alla tutela dell’ambiente comune a tutte le generazioni, se le generazioni odierne 

riusciranno ad ottenere il riconoscimento degli interessi di quelle future, 

automaticamente, i loro interessi (delle generazioni odierne) saranno tutelati. Tutto ciò, 

in ambito ambientale, viene espresso attraverso la connotazione collettiva dei diritti 

ambientali la cui titolarità viene riconosciuta in capo alle generazioni, e non ai singoli 

individui. Ciò perché, ovviamente, gli interessi ambientali sono “superindividuali” e, 

pertanto, sono meglio rappresentabili se imputati a soggetti “superindividuali”, come, 

appunto, le generazioni. In questa cornice, Hiskes attraverso il concetto di reflexive 

reciprocity sostiene, infatti, che esistono alcuni interessi che per loro natura uniscono 

presente e futuro: l’interesse alla salubrità dell’ambiente, alla conservazione delle 

risorse naturali, tutti gli interessi in ambito ambientale esistono simultaneamente ora e 

nel futuro, caratterizzano la nostra condizione e quella delle persone future, la loro 

proiezione è essenziale per il benessere nostro e delle generazioni future72. Dunque, con 

riferimento alla categoria in questione, si tratterebbe di diritti che potremmo definire 

collettivi e atemporali. «Non si possono proteggere gli interessi futuri per ciò che attiene 

alla qualità dell’ambiente senza proteggere gli interessi attuali e, allo stesso tempo, non 

si possono proteggere gli interessi attuali, senza proteggere quelli futuri. La tutela di 

questi interessi può avvenire attraverso l’attribuzione di diritti alle generazioni»73.  

A conferma di quanto evidenziato proviamo a sovrapporre graficamente 

l’interesse alla sostenibilità di un soggetto a partire dal suo concepimento, con quello 

delle generazioni future remote. 

                                                           
70 R. P. HISKES, The Human Right to a Green Future, New York, Cambridge University Press, 2015, p. 
48. 
71 A. TARANTINO, Diritti dell’umanità e giustizia intergenerazionale, in A. TARANTINO (a cura di), 
Filosofia e politica dei diritti umani nel terzo millennio, Milano, Giuffrè, 2003, p. 444. 
72 R. P. HISKES, The Human Right to a Green Future, cit., pp. 48-49. 
73 Ivi, p. 60. 

https://www.ibs.it/ebook-inglese/editori/cambridge-university-press


 

178 

 
Fig. 4 (Sovrapposizione della rappresentazione grafica dell’interesse allo sviluppo sost. delle  

generazioni future remote e prossime nel corso del tempo) 

 

Come si può notare, partendo dal 2025, emerge la piena sovrapposizione 

dell’interesse fino al giorno precedente il compimento del diciottesimo anno di età, 

ossia corrispondente con il 2043. Successivamente tende a flettere, ma non a 

scomparire. La scomparsa può avere luogo solo quando si oltrepassa abbondantemente 

l’età media e non vi siano altre motivazioni che ne spingano il mantenimento 

dell’interesse. Inoltre, se si dovesse obiettare che i minori, dal punto di vista 

quantitativo, risultano inferiori rispetto agli adulti è sufficiente far ricorso 

all’osservazione di Valerio Pocar: «Occorre prendere atto che l’ordinamento giuridico, 

tramite profonde evoluzioni, ha posto la questione della protezione dei minori in primo 

piano, sia dal punto di vista delle politiche sociali sia dal punto di vista del 

riconoscimento giuridico, indicando la tutela dell’interesse del minore come 

preminente, vale a dire che nel conflitto tra l’interesse dei minori e quello degli adulti, 

quest’ultimo deve soccombere rispetto al primo»74.   

Peraltro, Pisanò afferma come le affinità emerse tra “generazioni future” e 

“specie umana” permettono, così, di giustificare le richieste di diritti per i due nuovi 

                                                           
74 V. POCAR, Guida al diritto contemporaneo, Roma-Bari, Edizioni Laterza, 2007, p. 121. 



 

179 

soggetti facendo ricorso alla interest theory75. «Gli interessi delle generazioni future e 

della specie umana sono semplicemente interessi umani. Tutelare le generazioni future e 

la specie significa in primis rafforzare oggi alcuni tra i diritti umani più importanti. 

Anche se le generazioni e la specie umana non sono capaci di esprimere una autonoma, 

responsabile, cosciente volontà, il riconoscimento di una loro soggettività giuridica 

rafforzerebbe la tutela degli interessi umani che naturalmente sono collettivi»76. Infatti, 

sottolinea come «la qualificazione di un diritto soggettivo data dall’ordinamento a un 

interesse protetto, non necessita l’individuazione di annessi obblighi da adempiere; 

consente di superare le criticità legate al problema dell’‘incapacità’ delle generazioni 

future e della specie umana (mancanza di capacità giuridica) che, invece, sarebbero 

insuperabili qualora si partisse dalla choice theory»77. Insuperabilità legata alla 

mancanza della loro non esistenza biologica, quindi del loro mancato concepimento. 

Pertanto, in merito alle generazioni future (remote), Pisanò sostiene che non dovrebbero 

esserci obiezioni nell’ammettere la possibilità di riconoscere alcuni diritti basilari78. 

In questo modo sarebbe possibile conferire un catalogo essenziale di diritti, 

prevedendone tutela e rappresentanza al pari di quanto previsto per la lesione dei diritti 

dei popoli. In merito al contenuto dei diritti dovrebbero essere riconosciuti solo quelli 

che valgono in ogni situazione e per tutti gli uomini in assoluto, come ad esempio 

quello a non essere resi schiavi, a non essere torturati, ad avere condizioni ambientali 

idonee alla vita. Questi diritti vengono definiti da Bobbio privilegiati79, perché non 

entrano in concorrenza con altri diritti, pur essi fondamentali. 

                                                           
75 La interest theory (teoria dell’interesse) è basata nell’assicurare una forma di protezione e di garanzia 
ad un interesse del titolare. A questa si contrappone choice theory (teoria della scelta) la quale si basa 
nell’assicurare al titolare un ambito di scelta protetta, cioè la possibilità di assumere una serie di decisioni 
in maniera autonoma. Per ulteriori informazioni si veda: G. PINO, A. SCHIAVELLO, V. VILLA (a cura di), 
Filosofia del diritto. Introduzione critica al pensiero positivo e al diritto positivo, Torino, Giappichelli 
editore, 2013, p. 241. 
76 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., p. 210. 
77 Ivi, p. 208. 
78 Ivi, p. 210. 
79 Bobbio nella sua opera, redatta nel 1990, parla di diritti privilegiati con riferimento solo ad alcuni – 
quindi non a tutti –  in quanto valgono in ogni situazione e per tutti gli uomini in assoluto. N. BOBBIO, 
L’età dei diritti, cit., pp. 11-12. 



 

180 

4 L’obsolescenza della Contabilità vigente e la risposta della Contabilità 

Sostenibile per l’equità intergenerazionale 

 

Inglobare nel proprio orizzonte le generazioni future implica anche dei necessari 

mutamenti nel sistema economico, in particolare a livello contabile. Infatti, il modello 

esistente riflette la logica di un modello di sviluppo illimitato e non orientato al futuro. 

In passato il problema dell’inquinamento ambientale e di un uso eccessivo delle risorse 

naturali non era messo in connessione con l’attività economica, non ponendosi 

nemmeno o non essendo particolarmente significativo. Successivamente la pressione 

demografica è aumentata significativamente, i processi produttivi sono diventati più 

invasivi, hanno intaccato in maniera sensibile l’integrità ambientale ed è sorta la 

necessità ineludibile della protezione di questa a beneficio delle generazioni presenti e 

future.  

Pertanto oggi, a seguito del maggiore impatto ambientale, risulta necessario dar 

vita all’evoluzione del modello di contabilità tradizionale80, regolando l’azione delle 

unità economiche particolari (produttive e di consumo) nell’ambito dell’unità 

economico-sociale generale, nella quale esse agiscono e della quale costituiscono le 

principali forze propulsive81. Il nuovo corso viene avviato da Gino Zappa con la 

fondazione dell’Economia Aziendale, frutto di una visione poliedrica e aperta anche alla 

società82. Ulteriori passi vengono compiuti dal suo allievo Aldo Amaduzzi, il quale 

parla esplicitamente di «responsabilità che l’azienda operante in economia di mercato 

assume, con le sue decisioni operative, nei confronti della società in cui vive, di un 

                                                           
80 Si tratta di un modello che contabilizza solo i beni che hanno un valore di mercato, trascurando quelli 
privi di mercato che comunque sono di grande rilievo, se non essenziali, per la vita stessa come l’aria che 
respiriamo, l’acqua del mare, le falde acquifere, ecc. Si tratta di quei beni che nell’ambito economico 
prendono il nome di capitale naturale critico e nell’ambito giuridico rientrano o dovrebbero rientrare 
pienamente nei beni comuni, in virtù del loro valore vitale e della loro non sostituibilità.   
81 A. AMADUZZI, L’azienda nel suo sistema e nell’ordine delle sue rilevazioni, Torino, U.T.E.T., 1978, p. 
15. 
82 G. ZAPPA, La popolazione, i suoi movimenti e la sua economia, in “Il risparmio”, n. 8, 1960, pp. 473-
497. 

https://www.ibs.it/azienda-nel-suo-sistema-nell-libri-vintage-aldo-amaduzzi/e/2570180180543?inventoryId=812554754&queryId=1216d03a7adab786914fef68882d8aba


 

181 

senso sociale dell’azienda»83. Le basi del problema, quindi, erano state già poste 

dall’economia, senza però darvi una concreta soluzione. Ora che l’inquinamento è 

diventato insostenibile, risulta necessario attuare ulteriori passi in avanti e introdurre 

strumenti e sistemi di rilevazione per fronteggiare le nuove esigenze sociali84. 

In base al modello di contabilità tradizionale85 vigente, ad esempio, si contabilizza 

l’ammortamento dei macchinari, il costo delle risorse umane, delle materie prime aventi 

un mercato. Ciò che non compare, come messo in evidenza in precedenza, è l’uso delle 

risorse ambientali che non hanno mercato, come l’aria utilizzata per lo scarico di 

sostanze inquinanti, l’acqua sorgiva, ecc. Dunque non viene dato valore proprio a quei 

beni che appartengono a tutti, ossia i beni comuni86. Questo cosa genera? Dei costi 

esterni (o esternalità negative) che non vengono pagati dal responsabile 

dell’inquinamento sotto il profilo economico ma, generando un effetto domino, 

dall’intera società in termini di degrado ambientale e aumento dell’incidenza di diverse 

malattie87. Infatti, se non si agisce a monte, come evidenzia Attilio Pisanò, si hanno una 

serie di effetti a cascata che ne alterano l’equilibrio climatico e che, peraltro, è 

pressoché impossibile individuare le specifiche responsabilità. Inoltre, Pisanò sottolinea 

un aspetto ancora più drammatico, ovvero l’impossibilità di definire con esattezza i 

tempi degli effetti negativi88. Ciò non deve portare ad una sottovalutazione di tali effetti, 

così come vorrebbero i detrattori della responsabilità intergenerazionale89. Si rileva, 

altresì, che in un sistema economico che produce esternalità negative, presupponendo 

che le conseguenze delle azioni dei presenti potrebbero manifestarsi dopo la loro morte, 

c’è la concreta possibilità che questi paghino le conseguenze di azioni di altri ancora più 

                                                           
83 A. AMADUZZI, L’azienda nel suo sistema e nell’ordine delle sue rilevazioni, cit., p. 39. 
84 M. DE CILLIS, Economia e politica ambientale tra E-Business e Biopolitica, Trento, Tangram Edizioni 
Scientifiche, 2018, p. 77. 
85 I cui effetti distorsivi sono stati evidenziati nel paragrafo 3.3.3 del capitolo I. 
86 Esaminati nel paragrafo 4 del capitolo I. 
87 M. DE CILLIS, Economia e politica ambientale tra E-Business e Biopolitica, cit., p. 78. 
88 A. PISANÒ, La questione climatica come questione cosmopolitica, Torino, Giappichelli, 2024, pp. 38-
39. 
89 Il riferimento è ai sostenitori della tesi della nostra ignoranza, esaminata nel paragrafo 4.6 del capitolo 
II. 

https://www.ibs.it/azienda-nel-suo-sistema-nell-libri-vintage-aldo-amaduzzi/e/2570180180543?inventoryId=812554754&queryId=1216d03a7adab786914fef68882d8aba


 

182 

devastanti delle proprie. Dunque, al di là di valutazioni morali, conviene a tutti farsi 

carico dei costi legati all’uso dei beni comuni, quindi del proprio inquinamento, tranne a 

coloro che utilizzano enormi quantitativi di risorse come nell’ambito industriale. A tal 

proposito si pensi ad un caso emblematico in Italia che per via dell’inquinamento, 

soprattutto degli allevamenti intensivi90, le attribuisce un triste primato. Si tratta della 

Pianura Padana che, insieme alla morfologia del territorio e alle condizioni 

meteorologiche e all’elevata industrializzazione, la rendono tra le zone più inquinate 

d’Europa91. In particolare questo dipende dalle poche e grandi aziende che gestiscono 

migliaia di capi di bestiame in piccoli spazi, con la necessità di smaltire i liquami 

prodotti che però producono grandi quantità di ammoniaca e nitrati con un forte impatto 

sia nella formazione del PM10, sia nell’inquinamento delle falde acquifere92. Peraltro, 

uno studio recente della Società italiana di medicina ambientale, in collaborazione con 

alcune università italiane, ha evidenziato una strana correlazione tra la diffusione del 

coronavirus in Pianura Padana e l’inquinamento da PM10. Il caso monitorato è quello di 

Brescia e della sua provincia, che insieme a Bergamo, ha raggiunto il più alto numero di 

contagi93.  

Tutto questo in quanto, al netto delle eventuali azioni illecite, le aziende 

utilizzano risorse senza prezzo nello stesso modo in cui vengono usate le risorse cui è 
                                                           
90 Per ulteriori informazioni sull’inquinamento degli allevamenti intensivi e sulla loro incidenza, si veda: 
https://www.greenpeace.org/italy/storia/12423/gli-allevamenti-intensivi-in-ue-inquinano-piu-delle-
automobili-la-nostra-analisi/ (data ultima consultazione 31/03/2025). 
91 Per ulteriori informazioni sull’inquinamento in Pianura Padana, si veda: 
https://www.rainews.it/tgr/piemonte/video/2023/10/pianura-padana-inquinamento-atmosferico-european-
data-journalism-network-copernicus-ambiente-tgr-leonardo-a2b47ab6-1101-44eb-915b-
56e0b73f50af.html (data ultima consultazione 31/03/2025); 
https://www.rainews.it/articoli/2024/02/smog-i-dati-choc-della-pianura-padana-milano-tra-citta-con-
peggiore-qualita-daria-al-mondo-b4e24fbb-1139-4c32-9179-ea7a38d5670b.html (data ultima 
consultazione 31/03/2025); https://www.ansa.it/sito/notizie/mondo/2023 /09/22/la-pianura-padana-e-fra-
le-zone-piu-inquinate-deuropa_fe603292-dc50-487f-9b31-86d4c097316b.html (data ultima consultazione 
31/03/2025). 
92 Per ulteriori informazioni sulle ragioni del maggiore inquinamento causato dagli allevamenti intensivi 
rispetto al traffico, condotte dall’equipe diretta dal ricercatore del C.N.R. Mario Tozzi, si veda: 
https://www.youtube.com/watch?v=SsYfDp2KIr8 (data ultima consultazione 31/03/2025). 
93 Per ulteriori informazioni sullo speciale attuato dalla trasmissione Report andato in onda il 13/04/2020 
su RAI 3, si veda: https://www.rai.it/programmi/report/inchieste/Il-costo-della-carne-ef3fe4d1-a79e-
4932-88a0-a2d19a4b4c17.html (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.greenpeace.org/italy/storia/12423/gli-allevamenti-intensivi-in-ue-inquinano-piu-delle-automobili-la-nostra-analisi/
https://www.greenpeace.org/italy/storia/12423/gli-allevamenti-intensivi-in-ue-inquinano-piu-delle-automobili-la-nostra-analisi/
https://www.rainews.it/tgr/piemonte/video/2023/10/pianura-padana-inquinamento-atmosferico-european-data-journalism-network-copernicus-ambiente-tgr-leonardo-a2b47ab6-1101-44eb-915b-56e0b73f50af.html
https://www.rainews.it/tgr/piemonte/video/2023/10/pianura-padana-inquinamento-atmosferico-european-data-journalism-network-copernicus-ambiente-tgr-leonardo-a2b47ab6-1101-44eb-915b-56e0b73f50af.html
https://www.rainews.it/tgr/piemonte/video/2023/10/pianura-padana-inquinamento-atmosferico-european-data-journalism-network-copernicus-ambiente-tgr-leonardo-a2b47ab6-1101-44eb-915b-56e0b73f50af.html
https://www.rainews.it/articoli/2024/02/smog-i-dati-choc-della-pianura-padana-milano-tra-citta-con-peggiore-qualita-daria-al-mondo-b4e24fbb-1139-4c32-9179-ea7a38d5670b.html
https://www.rainews.it/articoli/2024/02/smog-i-dati-choc-della-pianura-padana-milano-tra-citta-con-peggiore-qualita-daria-al-mondo-b4e24fbb-1139-4c32-9179-ea7a38d5670b.html
https://www.ansa.it/sito/notizie/mondo/2023%20/09/22/la-pianura-padana-e-fra-le-zone-piu-inquinate-deuropa_fe603292-dc50-487f-9b31-86d4c097316b.html
https://www.ansa.it/sito/notizie/mondo/2023%20/09/22/la-pianura-padana-e-fra-le-zone-piu-inquinate-deuropa_fe603292-dc50-487f-9b31-86d4c097316b.html
https://www.youtube.com/watch?v=SsYfDp2KIr8
https://www.rai.it/programmi/report/inchieste/Il-costo-della-carne-ef3fe4d1-a79e-4932-88a0-a2d19a4b4c17.html
https://www.rai.it/programmi/report/inchieste/Il-costo-della-carne-ef3fe4d1-a79e-4932-88a0-a2d19a4b4c17.html


 

183 

attribuito un prezzo. Questo dimostra che il mercato da solo non riesce a guidare 

correttamente le imprese verso un uso efficiente delle risorse ambientali che non hanno 

un prezzo. Solo se l’inquinatore è costretto dalla normativa esistente a prendere in 

considerazione i costi esterni e li internalizza, ossia li fa propri mediante 

contabilizzazione, sarà indotto a farsi carico delle proprie responsabilità. Di certo il 

modello della contabilità ambientale non costituisce la soluzione al problema poiché, 

come evidenziato in precedenza, nel caso specifico si prendono in considerazione 

esclusivamente i costi che l’impresa sostiene per ridurre gli impatti sull’ambiente (costi 

di depurazione, di smaltimento rifiuti, ecc.) e i ricavi connessi (recuperi, reimpieghi, 

ecc.); quindi, si continua a non dare valore ai beni privi di mercato94. Da qui la necessità 

improrogabile di un intervento politico-giuridico volto a far rientrare in contabilità l’uso 

delle risorse naturali, dando vita alla contabilità sostenibile95. Il problema perciò si pone 

in termini di imposizione tributaria. In questo modo le imprese, sostenendo un costo 

nell’utilizzo delle risorse naturali (al pari di qualsiasi altro fattore), hanno un incentivo 

continuo alla riduzione delle stesse e a farne un uso accorto e sostenibile a beneficio 

della collettività presente e futura96. Inoltre, le imprese hanno l’incentivo a impegnare 

fondi nella ricerca e nello sviluppo di tecnologie tese alla riduzione dell’inquinamento o 

di metodi di produzione meno inquinanti (tra l’altro, utilizzando materie prime 

rinnovabili e meno inquinanti)97. Ad esempio, il direttore della Scuola Nazionale di 

Amministrazione Digitale (SNAD), Donato A. Limone, mette in evidenza che «le 

soluzioni tecnologiche digitali creano le condizioni di una crescita economica 

sostenibile, compatibile con l’ambiente»98. Si pensi al settore amministrativo e al 

passaggio dall’amministrazione di “carta” a quella “digitale” che ha consentito un 

                                                           
94 Tema della contabilità ambientale trattato più diffusamente nel paragrafo 3.3.3 del capitolo I. 
95 M. DE CILLIS, L’amministrazione digitale per uno sviluppo sostenibile. Progresso economico, tutela 

ambientale ed equità sociale, Lecce, I.S.E., 2012, pp. 243-245. 
96 ID., Economia e politica ambientale tra E-Business e Biopolitica, cit., p. 79. 
97 Cfr. O. BLANCHARD, A. AMIGHINI, F. GIAVAZZI, Macroeconomia. Una prospettiva europea, Bologna, 
Il Mulino, 2024. 
98 D. A. LIMONE, Prefazione, in M. DE CILLIS, Economia e politica ambientale tra E-Business e 

Biopolitica, Trento, Tangram Edizioni Scientifiche, 2018, p. 13. 

https://www.ibs.it/libri/autori/olivier-blanchard
https://www.ibs.it/libri/autori/alessia-amighini
https://www.ibs.it/libri/autori/francesco-giavazzi
https://www.ibs.it/macroeconomia-prospettiva-europea-nuova-ediz-libro-vari/e/9788815389817?inventoryId=680758055&queryId=6526130d168d7566de7924122de1d635


 

184 

maggior rispetto dell’ambiente, senza al contempo sacrificare la crescita economica e 

l’efficienza99.  Limone ricorda come «l’informatica è diventata talmente strategica nello 

sviluppo economico e sociale delle popolazioni, che il non poterla utilizzare (status 

battezzato con il termine digital divide), è un problema di interesse planetario»100. 

Questo, a sua volta, genera un ulteriore beneficio in termini sociali, ossia dà sostegno a 

coloro i quali sono realmente portatori di competenze e le veicola in termini di benefici 

per l’intera collettività. Infine, investire in ricerca significa proiettarsi verso il futuro e 

l’interesse collettivo, anche di coloro che sono destinati ad ereditare la Terra. Dunque, si 

andrebbe a innescare un circuito virtuoso, garantendo reale progresso ed equità 

intergenerazionale, sradicando cattive abitudini distruttive per le generazioni di oggi e di 

domani. 

A questo punto viene da chiedersi: come utilizzare il gettito derivante 

dall’utilizzo delle risorse naturali? Per poter rispondere occorre esaminare brevemente 

dove le leggi della termodinamica conducono nell’ambito economico-ambientale: 1) 

ogni estrazione, produzione e consumo di risorse comporta inevitabilmente la creazione 

di una quantità di prodotti di scarto (residui) uguale, in termini di materia/energia, a 

quella delle risorse che vengono immesse nel processo economico; 2) la seconda legge, 

definita di entropia, stabilisce che non è possibile che il 100% di questi prodotti di 

scarto venga reimmesso nel flusso delle risorse, ossia venga riciclato101. Quindi la 

pretesa che i processi produttivi non debbano mai dar luogo neanche ad un minimo 

impatto ambientale sarebbe assurda; ma quella di prevedere un bilancio complessivo 

che non debba contribuire al degrado ambientale non è assurda. Dunque, un modo di 

                                                           
99 Occorre precisare che non solo di carta vivono le amministrazioni, ma anche di numerosi altri processi 
che, direttamente o indirettamente, sono in grado d’incidere profondamente sull’ambiente e, pertanto, 
sulle future generazioni, nell’ottica di una responsabilità intergenerazionale che dovrebbe impedire alle 
odierne generazioni di minare la possibilità delle future, di soddisfare i loro bisogni. In tale ottica l’e-
commerce, l’e-procurement, il telelavoro, solo per citarne alcuni, costituiscono gli “strumenti verdi” per 
un futuro sostenibile. Altre soluzioni praticabili potrebbero essere date dall’utilizzo di materie prime 
rinnovabili e meno inquinanti. M. MANCARELLA, Prefazione, in M. DE CILLIS, L’amministrazione digitale 

per uno sviluppo sostenibile. Progresso economico, tutela ambientale ed equità sociale, cit., pp. 11-12. 
100 D. A. LIMONE, Prefazione, cit., p. 12. 
101 K. TURNER, D. PEARCE, I. BATEMAN, Economia ambientale, trad. it., Bologna, il Mulino, 2003, p. 30. 



 

185 

rispettare la condizione di sostenibilità consiste nel pretendere che ogni danno 

ambientale sia compensato da progetti specificamente diretti al miglioramento 

dell’ambiente. In questa visione gli introiti dovrebbero essere utilizzati dallo Stato, al 

solo scopo di neutralizzare, o quantomeno contenere, gli effetti dannosi 

dell’inquinamento ambientale o legati al depauperamento provocato dalle imprese 

pubbliche e private. Si pensi ad un progetto diretto in modo specifico al potenziamento 

dell’ambiente, come il rimboschimento di aree deturpate, la bonifica di territori 

contaminati, ecc. Certo si potrebbe replicare che tutto ciò comporta un aumento dei 

prezzi dei beni prodotti dalle imprese, rendendoli meno concorrenziali rispetto a quelli 

degli Stati che non adottano un sistema contabile analogo102. Premesso che si dovrebbe 

operare politicamente verso un utilizzo congiunto e diffuso tra gli Stati, non è scontato 

che si avrebbe un incremento dei prezzi. Infatti, le imprese essendo indotte a ridurre i 

costi legati all’utilizzo delle risorse ambientali prive di mercato, sarebbero spinte a 

trovare soluzioni alternative, come avviene nel passaggio dall’uso della carta al digitale. 

Inoltre, laddove non si dovesse riuscire neanche a mantenere inalterati i costi produttivi, 

l’aumento del prezzo dei prodotti verrebbe compensato da un guadagno netto in termini 

di benessere e, in virtù di ciò, di spese sanitarie. Infine, ma non per ordine d’importanza, 

le risorse finanziarie generate dall’adozione della contabilità sostenibile consentirebbero 

di dare seguito all’obbligazione climatica che, come evidenzia Pisanò, insiste sugli Stati 

e deriva dalla Convenzione Quadro sui Cambiamenti Climatici (1992) e dall’Accordo di 

Parigi (2015)103.  

In sostanza, la contabilità sostenibile si rivela uno straordinario strumento in 

grado di generare un circuito virtuoso che si prefigge lo scopo d’integrare, ai fenomeni 

economici (produzione, formazione del reddito), i fenomeni ambientali correlati 

(inquinamento, depauperamento delle risorse) e i vincoli politico-giuridici (derivanti 

                                                           
102 Cfr. M. MARTIS (a cura di), Politiche fiscali e green economy. Tendenze evolutive della transizione 

ecologica, Napoli, E.S.I., 2023. 
103 A. PISANÒ, La questione climatica come questione cosmopolitica, Torino, Giappichelli, 2024, p. 71. 



 

186 

dalle obbligazioni internazionali), per garantire sostenibilità intragenerazionale e 

intergenerazionale.  

 

 

5 Il Plogging e la corsa allo sviluppo sostenibile per le generazioni di oggi e di 

domani   

 

Qualsiasi norma giuridica, affinché possa produrre effetti sostanziali, necessita anche di 

una sensibilizzazione culturale. Incidere sulla cultura ai vali livelli, tra l’altro, è 

essenziale affinché i cambiamenti vengano sentiti come provenienti dal basso e non 

calati dall’alto104. 

La cultura è un fattore strettamente connesso all’evoluzione. Essa è il motore 

dell’evoluzione sociale dell’uomo, ma anche di ogni organismo vivente. Essa non è 

l’opposto di natura, ma una caratteristica naturale originaria di tutte le specie, che 

diviene originale in ogni singola specie. Di fatto «non può esserci natura senza cultura e 

cultura senza natura: c’è molto di naturale nella cultura, proprio come c’è molto di 

culturale nella natura»105. Peraltro viviamo in un mondo in cui, più che in ogni altra 

epoca del passato, tutti noi dipendiamo da persone che non abbiamo mai visto, le quali a 

loro volta dipendono da noi. I problemi che dobbiamo affrontare – politici, giuridici, 

economici, ambientali e religiosi – sono di portata mondiale e non hanno possibilità di 

essere risolti se non quando le persone, anche molto distanti, si uniranno e coopereranno 

come non hanno mai fatto finora. A tal proposito, Martha C. Nussbaum evidenzia che 

l’istruzione dovrebbe prepararci tutti a prendere parte attiva alla discussione su tali 

problematiche, a considerarci come “cittadini del mondo”, anziché semplicemente 

cittadini di un’area geografica o peggio ancora di un solo Stato. Tuttavia, in assenza di 

                                                           
104 M. DE CILLIS, E-Democracy deliberativa, Economia sostenibile e Bioetica. Tra regno dei fini, dei 

mezzi e dei valori nell’era post Covid 19, Roma, Aracne, 2021, pp. 38-39. 
105 A. MANCARELLA, Evoluzionismo, darwinismo e marxismo, Trento, Tangram Edizioni Scientifiche, 
2010, p. 50. 



 

187 

buone basi per la cooperazione internazionale nelle scuole e nelle università del mondo, 

le nostre interazioni umane continuano ad essere regolate dalle esili norme dello 

scambio di mercato, in cui le vite umane sono considerate, anzitutto, come strumenti di 

profitto106. Papa Francesco evidenzia che nei Paesi che dovrebbero produrre i maggiori 

cambiamenti di abitudini di consumo, i giovani hanno una nuova sensibilità ecologica e 

uno spirito generoso, e alcuni di loro lottano in modo ammirevole per la difesa 

dell’ambiente, ma sono cresciuti in un contesto di altissimo consumo e di benessere che 

rende difficile la maturazione di altre abitudini. Per questo Papa Francesco dichiara che 

«ci troviamo davanti ad una sfida educativa»107. Nicola Grasso evidenzia che «la cultura 

costituisce un formante trasversale che, permeando di sé il pensiero, plasma lo stile dei 

soggetti e delle loro azioni»108. È da rilevare che «la conoscenza non è garanzia di un 

buon comportamento, ma l’ignoranza lo è quasi certamente di uno cattivo»109. 

Per arginare il problema si può far ricorso ad un recente settore di studi pedagogici, 

costituito dall’educazione allo Sviluppo Sostenibile (S.S.). La sua affermazione è andata 

di pari passo con il manifestarsi di fenomeni che hanno compromesso l’equilibrio del 

pianeta e si configura come l’evoluzione culturale, e dunque naturale, necessaria per 

l’adattamento alle mutate condizioni ambientali sulla Terra e il prosieguo della vita sulla 

stessa. Costituisce il mezzo per assumere consapevolezza che in questa sfida, di 

straordinaria importanza, non possa mancare la conoscenza dell’ambiente, del territorio, 

del mondo che ci circonda, in generale di un pianeta che si scopre ogni giorno più 

fragile, esposto alle conseguenze dei cambiamenti climatici e di fenomeni atmosferici 

sempre più estremi, contraddistinto da enormi disuguaglianze nell’accesso alle risorse e 

                                                           
106 M. C. NUSSBAUM, Non per profitto, Bologna, Il Mulino, 2011, pp. 95-96. 
107 FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, Città del Vaticano, 
Libreria Editrice Vaticana, 2015, p. 200. 
108 N. GRASSO, Cultura, in L. PEGORARO (a cura di), Glossario di Diritto pubblico comparato, Roma, 
Carocci editore, 2009, p. 72. 
109 M. C. NUSSBAUM, Non per profitto, cit., p. 96. 



 

188 

da una scarsa sensibilità nei confronti dell’ambiente che ha messo a rischio territori e 

generazioni110. 

L’educazione allo S.S. si configura come un mezzo fondamentale per 

sensibilizzare i cittadini a una maggiore responsabilità verso i problemi globali che 

legano il presente e il futuro111. Tuttavia, alla luce della massima di Confucio, ovvero 

«se ascolto dimentico, se vedo ricordo, se faccio capisco»112, risulta auspicabile far 

ricorso ad attività pratiche in grado di abituare a comportamenti virtuosi e garantire la 

tutela del diritto alla salute dei presenti e dei posteri. Lo stesso Ministero dell’Ambiente 

e della Sicurezza Energetica afferma che «l’amore e il rispetto per l’ambiente devono 

diventare uno stile di vita, un atteggiamento da apprendere sin da piccoli, tanto 

velocemente quanto impara oggi un bambino a utilizzare il tablet e il computer»113. 

In tal senso lo sport, da sempre in grado di svolgere una funzione sociale minima114, può 

rappresentare il terreno privilegiato per dare espressione concreta ai principi giuridici 

legati alla sostenibilità, nonché per svolgere una funzione pedagogico-sociale115. Infatti 

l’UNESCO, con la Carta Internazionale per l’Educazione Fisica, l’Attività Fisica e lo 

Sport, all’art. 2.1 evidenzia a chiare lettere che: «L’educazione fisica, l’attività fisica e 

lo sport, quando opportunamente organizzate, insegnate, finanziate e praticate, possono 

dare un importante contributo ad una vasta gamma di benefici per gli individui, le 

                                                           
110 Cfr. L. SANTELLI BECCEGATO, Educazione allo sviluppo sostenibile. Un importante impegno da 

condividere, Milano, Guerini e Assiciati, 2018. 
111 Per ulteriori informazioni sull’educazione ambientale e alla sostenibilità, si veda: 
https://www.mim.gov.it/educazione-ambientale-e-alla-sostenibilit%C3%A0 (data ultima consultazione 
31/03/2025). 
112 Cfr. CONFUCIO, Massime di saggezza, Roma, Newton Compton Editori, 2016. 
113 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.mase.gov.it/pagina/campagna-di-comunicazione-
nativi-ambientali (data ultima consultazione 31/03/2025). 
114 Con l’espressione “funzione sociale minima” s’intende il ruolo che lo sport ha sempre rivestito in tutte 
le epoche in cui è possibile rintracciare la sua presenza e che, peraltro, risulta comune a tutte le attività 
fisiche praticate. Tale ruolo “sociale” minimo consiste in “un’abilità o capacità specifica dello sport di 
creare, consolidare e mantenere nel tempo relazioni sociali e interpersonali tra partecipanti attivi (atleti) e 
partecipanti passivi (spettatori)”. Per ulteriori informazioni si veda: S. SALARDI, Lo sport come diritto 

umano nell’era del post-umano, Torino, Giappichelli, 2019, p. 4. 
115 Ivi, p. 10. 

https://www.mim.gov.it/educazione-ambientale-e-alla-sostenibilit%C3%A0
https://www.ibs.it/libri/editori/newton-compton-editori
https://www.mase.gov.it/pagina/campagna-di-comunicazione-nativi-ambientali
https://www.mase.gov.it/pagina/campagna-di-comunicazione-nativi-ambientali


 

189 

famiglie, le comunità e la società in generale»116. La Carta Olimpica del 1999, all’art. 

13 della sezione 2 denominata Ruolo del C.I.O., vede peraltro lo stretto legame tra lo 

sport e la sostenibilità. Infatti, tra l’altro, si prefigge l’obiettivo di «sensibilizzare tutte le 

persone ad esso collegate sull’importanza di uno sviluppo sostenibile»117. Inoltre, la 

comunità scientifica concorda nel ritenere che l’attività motoria di base può contribuire 

in modo significativo al processo educativo della persona, in quanto le esperienze 

vissute attraverso il movimento possono fornire opportunità quanti-qualitative che 

coinvolgono i partecipanti non solo a livello fisico-motorio, ma anche cognitivo, 

emotivo e sociale118. Sarebbe ancora più proficua un’attività che fosse ludico-sportiva e 

che realizzi concretamente azioni a favore della sostenibilità. Apparentemente 

un’impresa ardua ma, in realtà, non impossibile! Infatti, la soluzione può essere 

rappresentata dal ricorso ad una recentissima attività sportiva, nata nel 2016, che si sta 

diffondendo in modo sempre più capillare in tutto il mondo. Quale? Il Plogging! 

Termine nato dalla fusione dello svedese “plocka upp” (raccogliere) e dell’inglese 

“jogging” (correndo). Si tratta di un’attività nata da una intuizione dello svedese Erik 

Ahlström che, stanco di vedere le strade della sua città (Stoccolma) sporche di rifiuti, ha 

iniziato a ripulirle correndo e raccontando questa singolare iniziativa sul suo profilo 

Facebook. Successivamente la sua esperienza è diventata virale in tutto il mondo, Italia 

compresa. Le città ad aderire per prime risultano essere: Casale Monferrato (con gli 

“spazzorunners”), Milano, Bologna, Bergamo, Firenze, Monza e se ne aggiungono 

                                                           
116 La Carta, adottata nel 1978, afferma che “la pratica dell’educazione fisica è un diritto fondamentale 
per tutti” e rappresenta il documento di riferimento che orienta e supporta il processo decisionale in 
campo sportivo. La versione della Carta adottata nel 2015, ora disponibile anche in lingua italiana, nel 
rispetto dei principi del documento originario introduce principi universali quali la parità di genere, la 
non-discriminazione e l’inclusione sociale nello sport e attraverso lo sport. Evidenzia, inoltre, i benefici 
dell’attività fisica, la sostenibilità dello sport, l’inclusione delle persone diversamente abili e la protezione 
dei minori. Per ulteriori informazioni si veda: https://www.unesco.it/it/news/pubblicata-la-versione-
italiana-della-carta-internazionale-per-leducazione-fisica-lattivita-fisica-e-lo-sport/ (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
117 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.figc-tutelaminori.it/wp-content/uploads/news-
approfondimenti/FIGC-SGS_Carta-Olimpica-italiano-1999.pdf (data ultima consultazione 31/03/2025). 
118 Per ulteriori informazioni si veda: 
https://www.salute.gov.it/portale/stiliVita/dettaglioContenutiStiliVita.jsp?id=5567&area=stiliVita&menu
=attivita (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://it.wikipedia.org/wiki/Parola_macedonia
https://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_svedese
https://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_inglese
https://www.facebook.com/erik.ahlstrom.79
http://unesdoc.unesco.org/images/0023/002354/235409ITA.pdf
https://www.unesco.it/it/news/pubblicata-la-versione-italiana-della-carta-internazionale-per-leducazione-fisica-lattivita-fisica-e-lo-sport/
https://www.unesco.it/it/news/pubblicata-la-versione-italiana-della-carta-internazionale-per-leducazione-fisica-lattivita-fisica-e-lo-sport/
https://www.figc-tutelaminori.it/wp-content/uploads/news-approfondimenti/FIGC-SGS_Carta-Olimpica-italiano-1999.pdf
https://www.figc-tutelaminori.it/wp-content/uploads/news-approfondimenti/FIGC-SGS_Carta-Olimpica-italiano-1999.pdf
https://www.salute.gov.it/portale/stiliVita/dettaglioContenutiStiliVita.jsp?id=5567&area=stiliVita&menu=attivita
https://www.salute.gov.it/portale/stiliVita/dettaglioContenutiStiliVita.jsp?id=5567&area=stiliVita&menu=attivita


 

190 

sempre di più. Si tratta di movimenti di persone che approfittano delle ore trascorse 

correndo per ripulire i parchi e le strade dove macinano chilometri, da soli o, meglio 

ancora, in gruppo119. L’allenamento, inoltre, risulta anche più proficuo di quello 

classico, perché si trasforma in una sorta di interval training  o in una seduta di ripetute 

o di varianti esecutive continue120. È da rilevare che, benché l’attività sia nata in Svezia, 

il primo campionato mondiale di Plogging si è disputato proprio in Italia. Infatti, presso 

alcuni comuni delle Alpi torinesi della Val Pelice, dall’1 al 3 ottobre 2021, si è disputata 

la disciplina che abbina corsa e raccolta di rifiuti abbandonati121. Alla manifestazione 

sono stati ammessi 100 concorrenti e i primi campioni mondiali di Plogging sono stati 

gli italiani Elena Canuto e Pietro Olocco. I loro punteggi individuali sono stati decretati 

sulla base della distanza percorsa, del dislivello del terreno e della qualità e quantità dei 

rifiuti raccolti, conteggiati trasformando il loro peso nell’equivalente CO2 non emessa 

in atmosfera122. 

L’importanza del Plogging è legata al fatto che l’ambiente naturale assume un 

ruolo di prim’ordine favorendo l’apprendimento motorio, ma anche sane abitudini 

civiche in grado di coniugare la salute delle generazioni presenti e future. Infatti, a 

fronte della variabilità del terreno di un bosco o di una spiaggia da percorrere, i 

partecipanti sono indotti a combinare i principali schemi motori (correre, saltare, 

lanciare-afferrare) e secondo le varianti esecutive spazio-temporali (avanti-dietro, 

destra-sinistra, sopra-sotto, alto-basso, lungo-corto, prima-dopo, contemporaneamente, 

ecc.). Peraltro, i partecipanti, dinanzi a ostacoli naturali o alla necessità di raccogliere 

rifiuti più ingombranti, sono indotti ad adottare strategie di partecipazione del tutto 

autonome e libere, trasformando l’attività in una esperienza pedagogica di grande 
                                                           
119 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.gazzetta.it/montagna/19-06-2021/plogging-primo-
campionato-mondo-sara-italia-4102051274152.shtml (data ultima consultazione 31/03/2025). 
120 A. ANANASSO, “Plogging”: quando ripetute e scatti fanno bene anche all’ambiente, in “La 
Repubblica”, 26 marzo 2019. 
121 Per ulteriori informazioni sul primo campionato mondiale di Plogging, si veda: 
https://www.gazzetta.it/montagna/19-06-2021/plogging-primo-campionato-mondo-sara-italia-
4102051274152.shtml?refresh_ce (data ultima consultazione 31/03/2025). 
122 Per ulteriori informazioni sui risultati del primo campionato mondiale di Plogging, si veda: 
https://www.my-personaltrainer.it/allenamento/plogging.html (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.gazzetta.it/montagna/19-06-2021/plogging-primo-campionato-mondo-sara-italia-4102051274152.shtml
https://www.gazzetta.it/montagna/19-06-2021/plogging-primo-campionato-mondo-sara-italia-4102051274152.shtml
https://www.gazzetta.it/montagna/19-06-2021/plogging-primo-campionato-mondo-sara-italia-4102051274152.shtml?refresh_ce
https://www.gazzetta.it/montagna/19-06-2021/plogging-primo-campionato-mondo-sara-italia-4102051274152.shtml?refresh_ce
https://www.my-personaltrainer.it/allenamento/plogging.html


 

191 

valore. Tuttavia, il suo valore non finisce qui. Infatti, il Plogging induce a praticare 

attività all’aperto e questo significa interagire con l’ambiente naturale, ossia il nostro 

primo alleato per il nostro benessere globale e, dunque, anche a livello dell’apparato 

muscolo-scheletrico. Questo dipende dal fatto che, come evidenzia l’Istituto Superiore 

della Sanità, l’attività sportivo-motoria condotta all’aria aperta consente l’esposizione al 

sole che, a sua volta, determina la produzione di vitamina D, derivante dagli UV 

solari123. Questa risulta essere indispensabile per la salute dei tessuti ossei, per la 

normale contrattilità muscolare, nonché per il rafforzamento del sistema immunitario. 

D’altronde, stare al sole è utile a combattere i dolori reumatici, muscolari e articolari124, 

migliora l’umore e promuove la produzione di melatonina che diminuisce la reazione 

allo stress e prepara al sonno125. Infatti, le evidenze scientifiche dimostrano come 

l’ambiente può assumere la funzione di una vera e propria “medicina riabilitativa”126. 

Dunque, se si è muniti di buon senso e di moderazione, esporsi al sole, soprattutto 

passeggiando e praticando sport e attività motorie all’aria aperta, significa farsi un gran 

regalo. Inoltre, come in premessa, il valore del Plogging si estende a far radicare sane 

abitudini civiche. Gli atleti e gli spettatori diventano delle vere e proprie sentinelle del 

territorio. Infatti, grazie alla periodica presenza legata agli allenamenti e ai preparativi 

per le gare si attua, anche inconsapevolmente, un monitoraggio costante del territorio 

che può prevenire il compimento di ecoreati o consentire un rapido intervento 

riparatore. D’altra parte, la cosa meravigliosa è che tutto ciò parte dal basso ma, non per 

questo non necessita di trovare sinergia con il settore pubblico. In particolare, la 

pedagogista Raffaella Semeraro afferma che non si potrà parlare di diritti civili ed 

umani, e del bisogno di promuovere una nuova qualità della vita, se nell’ambito della 

                                                           
123 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.iss.it/radiazioni-non-ionizzanti-campi-elettromagnetici-
cellulari-5g-uv/-/asset_publisher/UwU0DLCGD0Yz/content/sole-e-salute-la-sicurezza-innanzi-tutto (data 
ultima consultazione 31/03/2025). 
124 Cfr. F. CONTI (a cura di), Fisiologia medica, Vol. 1, Milano, Edi-ermes, 2010. 
125 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.fondazioneveronesi.it/magazine/articoli/oncologia/il-
sole-un-amico-che-chiede-rispetto (data ultima consultazione 31/03/2025). 
126 Cfr. P. PASQUETTI, G. FALCONE, L’atleta infortunato: medicina riabilitativa. Tecniche attuali di 

riabilitazione motoria e di fisioterapia, Firenze, goWare, 2018. 

https://www.iss.it/radiazioni-non-ionizzanti-campi-elettromagnetici-cellulari-5g-uv/-/asset_publisher/UwU0DLCGD0Yz/content/sole-e-salute-la-sicurezza-innanzi-tutto
https://www.iss.it/radiazioni-non-ionizzanti-campi-elettromagnetici-cellulari-5g-uv/-/asset_publisher/UwU0DLCGD0Yz/content/sole-e-salute-la-sicurezza-innanzi-tutto
https://www.fondazioneveronesi.it/magazine/articoli/oncologia/il-sole-un-amico-che-chiede-rispetto
https://www.fondazioneveronesi.it/magazine/articoli/oncologia/il-sole-un-amico-che-chiede-rispetto


 

192 

formazione non s’introdurranno idee e pratiche, che permettano una correlazione tra il 

complesso delle conoscenze, dei linguaggi, delle metodologie che essa propone, e le 

problematiche ambientali e sociali ad esse connesse127. A tal proposito lo psichiatra e 

sociologo Paolo Crepet evidenzia che «educare significa soprattutto preparare le nuove 

generazioni alle difficili, ma anche stimolanti, sfide del futuro»128. Fanno ben sperare le 

parole del Ministro dello Sport e i Giovani, Andrea Abodi, che a Roma, in occasione 

della III edizione del Festival della sostenibilità (Rom-E), ha affermato: «Abbiamo 

appena ufficializzato il ritorno dei Giochi della Gioventù: ecco, non mettiamoci solo le 

competizioni classiche, inseriamo anche il Plogging, cioè la corsa con la quale ragazzi e 

ragazze raccolgono anche i rifiuti, […] per lo sviluppo di una cultura green sempre più 

evoluta che si sposi non tanto a slogan irrealizzabili, quanto a un realismo delle cose 

fattibili»129. 

In sostanza il Plogging, oltre a incidere significativamente sulla salute psico-

motoria dei partecipanti, si rivela un eccezionale strumento pedagogico-sociale per dare 

concretezza ai principi giuridici intergenerazionali. Dunque, uno straordinario volano 

per convogliare buone abitudini e garantire le condizioni di vita migliori per gli abitanti 

della Terra di oggi e di domani. 

                                                           
127 R. SEMERARO, Educazione ambientale, ecologia, istruzione, Milano, FrancoAngeli, 1992, p. 64. 
128 Cfr. P. CREPET, L’autorità perduta. Il coraggio che i figli ci chiedono, Torino, Einaudi, 2022. 
129 Per ulteriori informazioni sull’articolo intitolato “La corsa a raccogliere i rifiuti sia inserita nei Giochi 
della Gioventù: il governo pensa al plogging per unire attività fisica ed educazione”, si veda: 
https://www.orizzontescuola.it/giochi-della-gioventu-abodi-propone-di-inserire-plogging-la-corsa-con-
con-la-quale-ragazzi-e-ragazze-raccolgono-anche-i-rifiuti/ (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.orizzontescuola.it/giochi-della-gioventu-abodi-propone-di-inserire-plogging-la-corsa-con-con-la-quale-ragazzi-e-ragazze-raccolgono-anche-i-rifiuti/
https://www.orizzontescuola.it/giochi-della-gioventu-abodi-propone-di-inserire-plogging-la-corsa-con-con-la-quale-ragazzi-e-ragazze-raccolgono-anche-i-rifiuti/


Eunomia. Rivista di studi su pace e diritti umani 
Eunomia - Special Issue, n. 1 (2025), 193-198 
e-ISSN 2280-8949 
ISBN: 978-88-8305-229-3 
DOI 10.1285/i22808949a14n1p193 
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 
  

 

193 

 

Conclusione 

 

Alla luce dell’analisi effettuata è emerso che le generazioni presenti, in particolare 

coloro che detengono la capacità di agire, attribuiscono degli oneri alle generazioni 

future, senza i quali non sarebbe possibile il livello di benessere attuale. Le generazioni 

presenti riescono a raggiungere il livello di benessere voluto grazie agli oneri, ossia ai 

doveri, attribuiti alle generazioni future. Tuttavia, queste ultime non hanno prestato 

alcun consenso, così come avviene, ad esempio, per il garante di un mutuo. Si potrebbe 

replicare che i doveri vengono adempiuti nel futuro, ma questo di certo non toglie che 

gli effetti della garanzia vengono beneficiati sin da subito. Ragion per cui è emerso che 

occorre garantire dei diritti essenziali per poter, tra l’altro, consentire loro di adempiere 

ai doveri attribuitigli e senza i quali non sarebbe possibile godere del livello di 

benessere attuale. Infatti, il modello di sviluppo vigente per non implodere, basandosi 

sul prestito a lungo termine, richiede il non venir meno delle garanzie rappresentate 

dalle generazioni future. Tuttavia, al fine d’individuare una possibile soluzione al tema 

della rappresentanza delle generazioni future, è emersa la necessità di non considerare le 

generazioni future all’interno di un’unica categoria ma, seguendo un ordine temporale, 

distinguere tra quelle prossime e quelle remote. Infatti, razionalmente, coloro i quali 

compariranno sulla Terra negli anni o secoli avvenire (soggetti potenziali), non possono 

essere considerati alla pari degli embrioni o dei feti (soggetti concepiti), prossimi alla 

nascita. Pertanto si è giunti a chiarire che per generazioni future prossime occorre 

intendere tutti quei soggetti biologicamente non ancora nati, ma concepiti: embrioni dal 

momento del concepimento, fino a tutto lo sviluppo fetale antecedente alla nascita. 

Mentre, con riferimento alle generazioni future remote vanno considerate tutte quelle 



 

194 

che nel presente non sono oggettivamente esistenti. Dunque, identificano tutte quelle 

che biologicamente non sono state concepite allo stato attuale. Questo ha fatto emergere 

anche la necessità di una differente tutela giuridica che nel caso delle generazioni future 

prossime, trattandosi di soggetti concepiti e dunque esistenti, ha consentito di poter 

parlare di diritti individuali presenti. In questo modo la rappresentanza legale di un 

soggetto concepito potrebbe essere fatta rientrare, con le opportune revisioni, nella 

disciplina prevista dall’articolo 316 del Codice Civile il quale stabilisce che il minore 

non emancipato è rappresentato dai genitori o da un tutore1. 

Nel caso delle generazioni future remote, come giustamente rilevato da Attilio 

Pisanò, la strada più corretta è risultata essere «quella di inquadrare i diritti delle 

generazioni future come veri e propri diritti collettivi»2, così riconoscendo, alle future 

generazioni remote una propria identità, richiamandosi a supporto di questa 

impostazione l’idea Kantiana della specie umana. Kant, infatti, riconosce una specifica 

identità presente nelle razze, nelle comunità etniche e negli individui che, però, non 

esclude i diritti della specie umana3. Inoltre, sarebbero caratterizzati da un interesse, 

definibile reflexive reciprocity, in quanto in grado per loro natura di unire presente e 

futuro: l’interesse alla salubrità dell’ambiente, alla conservazione delle risorse naturali, 

tutti gli interessi in ambito ambientale esistono simultaneamente ora e nel futuro, 

caratterizzano la nostra condizione e quella delle persone future, la loro proiezione è 

essenziale per il benessere nostro e delle generazioni future4. Dunque, i diritti delle 

generazioni future remote si configurerebbero come diritti collettivi e atemporali. 

Peraltro, in questo modo risulta possibile conferire un catalogo essenziale di diritti, 

                                                           
1 Per ulteriori informazioni si vada: 
https://www.gazzettaufficiale.it/atto/serie_generale/caricaArticolo?art.versione=3&art.idGruppo=43&art.
flagTipoArticolo=2&art.codiceRedazionale=042U0262&art.idArticolo=316&art.idSottoArticolo=1&art.i
dSottoArticolo1=10&art.dataPubblicazioneGazzetta=1942-04-04&art.progressivo=0 (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
2 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, Milano, Giuffrè, 
2012, p. 173. 
3  I. KANT, Scritti politici e di filosofia della storia e del diritto, trad. it., Torino, U.T.E.T., 1965, p. 123. 
4 R. P. HISKES, The Human Right to a Green Future, New York, Cambridge University Press, 2015, pp. 
48-49. 

https://www.gazzettaufficiale.it/atto/serie_generale/caricaArticolo?art.versione=3&art.idGruppo=43&art.flagTipoArticolo=2&art.codiceRedazionale=042U0262&art.idArticolo=316&art.idSottoArticolo=1&art.idSottoArticolo1=10&art.dataPubblicazioneGazzetta=1942-04-04&art.progressivo=0
https://www.gazzettaufficiale.it/atto/serie_generale/caricaArticolo?art.versione=3&art.idGruppo=43&art.flagTipoArticolo=2&art.codiceRedazionale=042U0262&art.idArticolo=316&art.idSottoArticolo=1&art.idSottoArticolo1=10&art.dataPubblicazioneGazzetta=1942-04-04&art.progressivo=0
https://www.gazzettaufficiale.it/atto/serie_generale/caricaArticolo?art.versione=3&art.idGruppo=43&art.flagTipoArticolo=2&art.codiceRedazionale=042U0262&art.idArticolo=316&art.idSottoArticolo=1&art.idSottoArticolo1=10&art.dataPubblicazioneGazzetta=1942-04-04&art.progressivo=0
https://www.ibs.it/ebook-inglese/editori/cambridge-university-press


 

195 

prevedendone tutela e rappresentanza al pari di quanto previsto per la lesione dei diritti 

dei popoli. In merito al contenuto dei diritti dovrebbero essere riconosciuti solo quelli 

che valgono in ogni situazione e per tutti gli uomini in assoluto, come ad esempio il 

diritto a non essere resi schiavi, a non essere torturati, ad avere condizioni ambientali 

idonee alla vita. Questi diritti vengono definiti da Bobbio privilegiati5, perché non 

entrano in concorrenza con altri diritti, pur essi fondamentali.   

Giunti all’individuazione di una possibile soluzione all’annosa questione della 

rappresentanza della macrocategoria delle generazioni future, attraverso l’argomento 

che è stato definito poliempirico (per via della sua poliedricità, legata alla 

interdisciplinarietà, ed empiricità), è emersa subito una insoddisfazione. Infatti, 

inglobare nel proprio orizzonte le generazioni future senza considerare dei mutamenti 

anche a livello economico-produttivo è un risultato parziale. Per questo è emersa la 

necessità di considerare il mutamento del sistema contabile, poiché il modello esistente 

riflette la logica di uno sviluppo illimitato e non orientato al futuro. Infatti, in base al 

modello di contabilità tradizionale vigente, ad esempio, si contabilizza l’ammortamento 

dei macchinari, il costo delle risorse umane, delle materie prime aventi un mercato. Ciò 

che non compare è l’uso delle risorse ambientali che non hanno mercato, come l’aria 

utilizzata per lo scarico di sostanze inquinanti, l’acqua sorgiva, ecc. Dunque non viene 

dato valore proprio a quei beni che appartengono a tutti, ossia i beni comuni. Da qui si è 

pensato alla necessità improrogabile di un intervento politico-giuridico volto a far 

rientrare in contabilità l’uso delle risorse naturali prive di mercato, dando vita a quella 

che si è definita come contabilità sostenibile. Il problema perciò si pone in termini di 

imposizione tributaria. In questo modo le imprese, sostenendo un costo per l’utilizzo 

delle risorse naturali prive di mercato (al pari di qualsiasi altro fattore), hanno un 

incentivo continuo a farne un uso ridimensionato, accorto e sostenibile a beneficio della 

collettività presente e futura. 

                                                           
5 Bobbio nella sua opera, redatta nel 1990, parla di diritti privilegiati con riferimento solo ad alcuni – 
quindi non a tutti – in quanto valgono in ogni situazione e per tutti gli uomini in assoluto. N. BOBBIO, 
L’età dei diritti, Torino, Einaudi, 1990, pp. 11-12. 



 

196 

A questo punto ci si poteva sentire soddisfatti, ma subito è emerso un ulteriore 

dubbio. Infatti, affinché i mutamenti giuridici possano produrre effetti sostanziali, oltre 

ai citati mutamenti economici, necessitano di essere accompagnati anche da una 

sensibilizzazione culturale. Incidere sulla cultura ai vari livelli, tra l’altro, è essenziale 

affinché i cambiamenti vengano sentiti come provenienti dal basso e non calati dall’alto. 

In tale ottica lo sport, da sempre in grado di svolgere una funzione sociale minima6, è 

risultato essere il terreno privilegiato per dare espressione concreta ai principi giuridici 

legati alla sostenibilità, nonché per svolgere una funzione pedagogico-sociale. In 

particolare facendo ricorso ad una recentissima attività sportiva, nata nel 2016, che si sta 

diffondendo in modo sempre più capillare in tutto il mondo. Quale? Il Plogging! 

Termine nato dalla fusione dello svedese “plocka upp” (raccogliere) e dell’inglese 

“jogging” (correndo). Si tratta di un’attività nata da una intuizione dello svedese Erik 

Ahlström che, stanco di vedere le strade della sua città (Stoccolma) sporche di rifiuti, ha 

iniziato a ripulirle correndo e raccontando questa singolare iniziativa sul suo profilo 

Facebook. Successivamente la sua esperienza è diventata virale in tutto il mondo, Italia 

compresa7. In sostanza il Plogging, oltre a incidere significativamente sulla salute psico-

motoria dei partecipanti, si rivela un eccezionale strumento pedagogico-sociale per dare 

concretezza ai principi giuridici intergenerazionali. Dunque, uno straordinario volano 

per convogliare buone abitudini e garantire le condizioni di vita migliori per gli abitanti 

della Terra di oggi e di domani.  

Alla luce di quanto evidenziato il presente lavoro vuole essere un contributo al 

superamento delle grandi fragilità delle democrazie contemporanee ben rilevate da 

Luigi Ferrajoli, il quale afferma che «la democrazia odierna è affetta da localismo e 

                                                           
6 Con l’espressione “funzione sociale minima” s’intende il ruolo che lo sport ha sempre rivestito in tutte 
le epoche in cui è possibile rintracciare la sua presenza e che, peraltro, risulta comune a tutte le attività 
fisiche praticate. Tale ruolo “sociale” minimo consiste in “un’abilità o capacità specifica dello sport di 
creare, consolidare e mantenere nel tempo relazioni sociali e interpersonali tra partecipanti attivi (atleti) e 
partecipanti passivi (spettatori)”. Per ulteriori informazioni si veda: S. SALARDI, Lo sport come diritto 

umano nell’era del post-umano, Torino, Giappichelli, 2019, p. 4. 
7 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.gazzetta.it/montagna/19-06-2021/plogging-primo-
campionato-mondo-sara-italia-4102051274152.shtml (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://it.wikipedia.org/wiki/Parola_macedonia
https://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_svedese
https://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_inglese
https://www.facebook.com/erik.ahlstrom.79
https://www.gazzetta.it/montagna/19-06-2021/plogging-primo-campionato-mondo-sara-italia-4102051274152.shtml
https://www.gazzetta.it/montagna/19-06-2021/plogging-primo-campionato-mondo-sara-italia-4102051274152.shtml


 

197 

presentismo: non ricorda e rimuove il passato e non si fa carico del futuro, ossia di ciò 

che accadrà oltre i tempi delle scadenze elettorali e al di là dei confini nazionali»8. Del 

resto, come il politologo Gianfranco Pasquino sostiene, «l’ideale della democrazia che, 

lo vediamo ogni giorno, è qualcosa diversa dalle democrazie realmente esistenti. In un 

modo o nell’altro, tutte le democrazie contemporanee si distaccano da quell’ideale, ma 

alcune sono meglio strutturate per tentare comunque di perseguirlo»9. Pertanto, 

riprendendo Kant, viene da chiedersi se tutt’ora il genere umano sia in costante 

progresso verso il meglio. Il grande filosofo nella sua epoca ritenne che si potesse dare 

una risposta affermativa, se pure con qualche esitazione10. Più di recente Norberto 

Bobbio ha evidenziato che «rispetto alle grandi aspirazioni degli uomini di buona 

volontà siamo già troppo in ritardo. Cerchiamo di non accrescerlo con la nostra sfiducia, 

con la nostra indolenza, con il nostro scetticismo. Non abbiamo molto tempo da 

perdere»11. Pertanto l’auspicio è che la strada tracciata sia effettivamente percorsa al 

fine di riconoscere diritti alle generazioni future e non si riduca in elucubrazioni mentali 

che porta, come in altri casi ha fatto affermare a Bobbio, solo ad attribuire alle istanze 

un “titolo di nobiltà”12. Papa Francesco ci ricorda che «non tutto è perduto, perché gli 

esseri umani, capaci di degradarsi fino all’estremo, possono anche superarsi, ritornare a 

scegliere il bene e rigenerarsi»13. «Pertanto, non basta più dire che dobbiamo 

preoccuparci per le future generazioni. Occorre rendersi conto che quello che c’è in 

gioco è la dignità di noi stessi. Siamo noi i primi interessati a trasmettere un pianeta 

abitabile per l’umanità che verrà dopo di noi. È un dramma per noi stessi, perché ciò 

chiama in causa il significato del nostro passaggio su questa Terra»14. 

                                                           
8 L. FERRAJOLI, Per una Costituzione della Terra. L’umanità al bivio, Milano, Feltrinelli, 2022, p. 63. 
9 G. PASQUINO, Prefazione, in M. DE CILLIS, E-Democracy deliberativa, Economia sostenibile e Bioetica. 

Tra regno dei fini, dei mezzi e dei valori nell’era post Covid 19, Roma, Aracne, 2021, p. 13. 
10 Cfr. I. KANT, Critica della ragion pratica, trad. it., Roma-Bari, Laterza, 2006. 
11 N. BOBBIO, L’età dei diritti, Torino, Einaudi, 1990, p. 65. 
12 Ivi, p. XIX. 
13 FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, Città del Vaticano, 
Libreria Editrice Vaticana, 2015, p. 197. 
14 Ivi, p. 155. 



 



Eunomia. Rivista di studi su pace e diritti umani 
Eunomia - Special Issue, n. 1 (2025), 199-212 
e-ISSN 2280-8949 
ISBN: 978-88-8305-229-3 
DOI 10.1285/i22808949a14n1p199 
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 
 

 

199 

 

Bibliografia 

 

AA.VV., L’impatto economico del superbonus 110% e il costo effettivo per lo Stato dei 

bonus edilizi, in “Fondazione Nazionale dei Commercialisti”, 22 dicembre 2022. 

AGAMBEN G., La comunità che viene, Torino, Bollati Boringhieri, 2001. 

AGO R., VIDOTTO V., Storia moderna, Roma-Bari, Editori Laterza, 2021. 

AMADUZZI A., L’azienda nel suo sistema e nell’ordine delle sue rilevazioni, Torino, 

U.T.E.T., 1978. 

AMENDOLA G., Economia e salute, Corte Costituzionale, Corte Europea: quale 

bilanciamento per ILVA e Priolo?, in “LEXAMBIENTE Rivista giuridica a cura di 

Luca Ramacci”, 19 luglio 2024. 

ANANASSO A., “Plogging”: quando ripetute e scatti fanno bene anche all’ambiente, in 

“La Repubblica”, 26 marzo 2019. 

ANDINA T., Transgenerazionalità. Una filosofia per le generazioni future, Roma, 

Carocci, 2020. 

ANGIUS E., Obligations of Justice Towards Future Generations, Leuven, Catholic 

University of Leuven, 1986. 

ARAMINI M., La Terra ferita. Etica e ambiente, Varese, Editrice Monti, 2010. 

ARENDT H., Vita activa. La condizione umana, trad. it., Milano, Bompiani, 2017. 

ARTONI R., Interventi di politica economica 2020-2023, Milano, FrancoAngeli, 2014. 

BACONE F., Scritti filosofici, trad. it., Torino, U.T.E.T., 2016. 

BALISTRERI M., CAPRANICO G., GALLETTI M., Biotecnologie e modificazioni genetiche. 

Scienza, etica, diritto, Bologna, il Mulino, 2020. 

https://www.ibs.it/azienda-nel-suo-sistema-nell-libri-vintage-aldo-amaduzzi/e/2570180180543?inventoryId=812554754&queryId=1216d03a7adab786914fef68882d8aba
https://www.ibs.it/libri/autori/maurizio-balistreri
https://www.ibs.it/libri/autori/giovanni-capranico
https://www.ibs.it/libri/autori/matteo-galletti


 

200 

BALLETTI E., FOGLIA L., Le dimensioni giuridiche del principio di precauzione, Napoli, 

ESI, 2023 

BARBERA A., FUSARO C., Corso di diritto costituzionale, Bologna. Il Mulino, 2022. 

BARRY B., Teorie della giustizia, trad. it, Milano, Il Saggiatore, 1996. 

BATTAGLIA L., Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, 

Michelet, Thoreau, Gandhi, Bari, Edizioni Dedalo, 2002. 

BATTAGLIA L., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, 

ambientale, animale, Roma, Carocci, 2011. 

BATTAGLIA L., Prefazione, in DE CILLIS M., Diritto, Economia e Bioetica ambientale 

nel rapporto con le generazioni future, Trento, Tangram Edizioni Scientifiche, 2016. 

BECCHETTI L., BRUNI L., ZAMAGNI S., Economia civile e sviluppo sostenibile. 

Progettare e misurare un nuovo modello di benessere, Roma, Ecra, 2019. 

BECKERMAN W., The impossibility of a theory of intergenerational justice, in TREMMEL 

J., Handbook of Intergenerational Justice, Cheltenham, Edward Elgar Publishing, 2006. 

BENEDETTO XVI (Papa), Caritas in veritate, Città del Vaticano, Libreria Editrice 

Vaticana, 2009. 

BENEDETTO XVI (Papa), Messaggio del santo padre Benedetto XVI per la celebrazione 

della XL giornata mondiale della pace, in https://www.vatican.va. 

BENTHAM J., Introduzione ai principi della morale e della legislazione, trad. it., 

Tornino, U.T.E.T., 1998. 

BIFULCO R., Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità 

intergenerazionale, Milano, Franco Angeli, 2008. 

BIFULCO R., Primissime riflessioni intorno alla l. cost. 1/2022 in materia di tutela 

dell’ambiente, in “Rivista di diritto pubblico italiano, comparato, europeo”, 6 aprile 

2022. 

BIN R., PITRUZZELLA G., Diritto costituzionale, Torino, Giappichelli, 2024. 

BISCOTTI N., Frutti dimenticati e biodiversità recuperata, in “Quaderni - Natura e 

Biodiversità”, n. 1, 2010, rivista telematica in http://www.isprambiente.gov.it. 

https://www.vatican.va/
http://www.isprambiente.gov.it/


 

201 

BLANCHARD O., AMIGHINI A., GIAVAZZI F., Macroeconomia. Una prospettiva europea, 

Bologna, Il Mulino, 2024. 

BLECHSCHMIDT E., Come inizia la vita umana dall’uovo all’embrione, trad. it., Ascoli 

Piceno, Futura Publishing Society, 2017. 

BOBBIO N., L’età dei diritti, Torino, Einaudi, 1990. 

BOBBIO N., Teoria generale della politica, Torino, Einaudi, 2009. 

BOHACEK J., MANSUY I. M., Molecular insights into transgenerational non-genetic 

inheritance of acquired behaviours, in “Nature Reviews Genetics, n. 16, 2015. 

CARAVITA B., Diritto pubblico dell’ambiente, Bologna, il Mulino, 1990. 

CARDUCCI M., La ricerca dei caratteri differenziali della “giustizia climatica”, in 

DPCE, n. 2, 2020. 

CARDUCCI M., Il duplice “mandato” ambientale tra costituzionalizzazione della 

preservazione intergenerazionale, neminem laedere preventivo e fattore tempo. Una 

prima lettura della sentenza della Corte costituzionale n. 105 del 13 giugno 2024, in 

“Osservatorio sul Costituzionalismo Ambientale”, rivista telematica in 

https://vocicostituzionali.org. 

CARETTI P., DE SIERVO U., Diritto costituzionale e  pubblico, Torino, Giappichelli, 

2023. 

CARINGELLA F., Manuale ragionato di diritto amministrativo, Roma, Dike Giuridica, 

2022. 

CAROLI M., Economia e gestione delle imprese sostenibili, Milano, McGraw-Hill 

Education, 2021. 

CASSESE A., I diritti umani oggi, Roma-Bari, Laterza, 2009. 

CASSESE S., Amministrare la nazione. La crisi della burocrazia e i suoi rimedi, Milano, 

Mondadori, 2023. 

CHIARUCCI A., Le arche della biodiversità. Salvare un po’ di natura per il futuro 

dell’uomo, Milano, Hoepli, 2024. 

https://www.ibs.it/libri/autori/olivier-blanchard
https://www.ibs.it/libri/autori/alessia-amighini
https://www.ibs.it/libri/autori/francesco-giavazzi
https://www.ibs.it/macroeconomia-prospettiva-europea-nuova-ediz-libro-vari/e/9788815389817?inventoryId=680758055&queryId=6526130d168d7566de7924122de1d635
https://www.ibs.it/libri/autori/erich-blechschmidt
https://www.ibs.it/libri/editori/futura-publishing-society
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Bohacek+J&cauthor_id=26416311
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Mansuy+IM&cauthor_id=26416311
https://vocicostituzionali.org/
https://www.ibs.it/libri/editori/mcgraw--hill-education
https://www.ibs.it/libri/editori/mcgraw--hill-education
https://www.ibs.it/libri/editori/hoepli


 

202 

CIARAMELLI F., MENGA F. G., Introduzione. L’interrogazione filosofico-giuridica sugli 

obblighi verso le generazioni future, in “Rivista di filosofia del diritto – il Mulino”, n. 2, 

2021. 

COFELICE A., Diritti in costruzione: pace, sviluppo, ambiente, bioetica, in https://unipd-

centrodirittiumani.it. 

CONFUCIO, Massime di saggezza, Roma, Newton Compton Editori, 2016. 

CONTI F. (a cura di), Fisiologia medica, Vol. 1, Milano, Edi-ermes, 2010. 

CORBELLINI G., Convenzione di Oviedo, in “Enciclopedia della Scienza e della 

Tecnica”, Roma, Treccani, 2008. 

CORBELLINI G., Dichiarazione universale sul genoma umano, in “Enciclopedia della 

Scienza e della Tecnica”, Roma, Treccani, 2008. 

CORDINI G., FOIS P., MARCHISIO S., Diritto ambientale. Profili internazionali europei e 

comparati, Torino, Giappichelli Editore, 2022. 

CORRATO A. (a cura di), La procreazione medicalmente assistita e le tematiche 

connesse nella giurisprudenza costituzionale, in https://www.cortecostituzionale.it. 

COTTA S., L’uomo tolemaico, Milano, Rizzoli, 1975. 

CREPET P., L’autorità perduta. Il coraggio che i figli ci chiedono, Torino, Einaudi, 

2022. 

DARWIN C. R., L’origine dell’uomo e la selezione sessuale, trad. it., Roma, 

Newton&Comton, 2003. 

DE BELLIS S. (a cura di), Studi su diritti umani, Bari, Cacucci Editore, 2010. 

DE CILLIS M., L’amministrazione digitale per uno sviluppo sostenibile. Progresso 

economico, tutela ambientale ed equità sociale, Lecce, I.S.E., 2012. 

DE CILLIS M., Diritto, Economia e Bioetica ambientale nel rapporto con le generazioni 

future, Trento, Tangram Edizioni Scientifiche, 2016. 

DE CILLIS M., Economia e politica ambientale tra E-Business e Biopolitica, Trento, 

Tangram Edizioni Scientifiche, 2018. 

https://unipd-centrodirittiumani.it/
https://unipd-centrodirittiumani.it/
https://www.ibs.it/libri/editori/newton-compton-editori
https://www.cortecostituzionale.it/


 

203 

DE CILLIS M., E-Democracy deliberativa, Economia sostenibile e Bioetica. Tra regno 

dei fini, dei mezzi e dei valori nell’era post Covid 19, Roma, Aracne, 2021. 

DE FIORES C., Le insidie di una revisione pleonastica. Brevi note su ambiente e 

costituzione, in “Costituzionalismo.it”, n. 3, 2022. 

DE LEONARDIS F., Lo Stato ecologico, Torino, Giappichelli, 2023. 

DELSIGNORE M., MARRA A., RAMAJOLI M., La riforma costituzionale e il nuovo volto 

del legislatore nella tutela dell’ambiente, in “Rivista Giuridica dell’Ambiente”, n. 1, 

2022. 

DICKSON D. A., et al., Reduced levels of miRNAs 449 and 34 in sperm of mice and men 

exposed to early life stress, in “Translational Psychiatry”, n. 8, 2018. 

FASSÒ G., Giusnaturalismo, in “Il Dizionario di Politica”, diretto da BOBBIO N., 

MATTEUCCI N., PASQUINO G., Torino, U.T.E.T., 2004. 

FASSÒ G., Storia della filosofia del diritto. III Ottocento e Novecento, Roma-Bari, 

Laterza, 2020. 

FERRAJOLI L., La sovranità nel mondo moderno, Roma-Bari, Laterza, 2004. 

FERRAJOLI L., Principia juris. Teoria del diritto e della democrazia. Vol. 1: Teoria del 

diritto, Roma-Bari, Laterza, 2007. 

FERRAJOLI L., Per una costituzione della Terra. L’umanità al bivio, Milano, Feltrinelli, 

2022. 

FOCARELLI C., La persona umana nel diritto internazionale, Bologna, il Mulino, 2013. 

FONTANA S., Per una politica dei doveri, Siena, Cantagalli, 2006. 

FRANCESCO (Papa), Evangelii gaugium, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 

2013. 

FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, Città 

del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2015. 

FRITSCH M., Taking Turns with the Earth. Phenomenology, Deconstruction, and 

Intergenerational Justice, Redwood City, Stanford University Press, 2018. 

https://www.bing.com/maps?&mepi=127~~Unknown~Address_Link&ty=18&q=Stanford%20University%20Press&ss=ypid.YN873x7014889269174351774&ppois=37.484676361083984_-122.20369720458984_Stanford%20University%20Press_YN873x7014889269174351774~&cp=37.484676~-122.203697&v=2&sV=1&FORM=MPSRPL
https://www.degruyter.com/search?query=*&publisherFacet=Stanford+University+Press


 

204 

GAGLIANO G., Problemi e prospettive dell’ecologia radicale e dell’ecoterrorismo, 

Roma, Aracne, 2012. 

GALIMBERTI U., Psiche e techne. L’uomo nell’età della tecnica, Torino, Einaudi, 2009. 

GANDHI M. K., Teoria e pratica della non violenza, trad. it., Torino, Einaudi, 2006. 

GAUTHIER D., Morals by Agreement, Oxford, Clarendon Press, 1986. 

GEORGESCU-ROEGEN N., Bioeconomia. Verso un’altra economia ecologicamente e 

socialmente sostenibile, trad. it., Torino, Bollati Boringhieri, 2009. 

GIANNINI M. S., «Ambiente»: saggio sui diversi suoi aspetti giuridici, in “Rivista 

trimestrale di diritto pubblico”, n. 1, 1973. 

GILBERT S. F., BARRESI M. J. F., Biologia dello sviluppo, trad. it., Bologna, Zanichelli, 

2018. 

GIOVANNI PAOLO II (Papa), Messaggio del santo padre Giovanni Paolo II per la 

celebrazione della XXXVI giornata mondiale della pace, in https://www.vatican.va. 

GIOVANNI PAOLO II (Papa), Pace con Dio creatore. Pace con tutto il creato, in  

https://www.vatican.va. 

GOLDING M. P., Obbligations to Future Generations, in “The Monist”, 1972. 

GOSSERIES A., Penser la justice entre les générations. De l’affaire Perruche à la 

réforme des retraites, Paris, Flammarionion, 2004. 

GOTTARDO G., Superbonus 110% e le sue conseguenze, in https://www.treccani.it. 

GRASSO N., Cultura, in PEGORARO L. (a cura di), Glossario di Diritto pubblico 

comparato, Roma, Carocci editore, 2009. 

GUARNA ASSANTI E., La nuova Costituzione “ambientale”: note critiche sulla riforma 

costituzionale, in “Il diritto dell’agricoltura – E.S.I.”, n. 3, 2022. 

HARDT M., NEGRI A., Comune. Oltre il privato e il pubblico, trad. it., Milano, Rizzoli, 

2010. 

HEGEL F., Lezioni sulla storia della filosofia, trad. it., Roma-Bari, Laterza, 2013. 

HEILBRONER R. L., An Inquiry into the Human Prospect, New York, Norton, 1974. 

https://www.ibs.it/libri/autori/michael-j.-f.-barresi
https://www.vatican.va/
https://www.vatican.va/
https://www.treccani.it/


 

205 

HISKES R. P., The Human Right to a Green Future, New York, Cambridge University 

Press, 2015. 

ISPRA, Frutti dimenticati e biodiversità recuperata. Il germoplasma frutticolo e 

viticolo delle agricolture tradizionali italiane. Casi studio: Puglia ed Emilia-Romagna, 

in https://www.isprambiente.gov.it. 

JONAS H., Il principio responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, trad. it., 

Torino, Einaudi, 2009. 

JONAS H., Ricerche filosofiche e ipotesi metafisiche, trad. it., Milano, Mimesis Edizioni, 

2011. 

KALMAKIS K. A., CHANDLER G. E., Health consequences of adverse childhood 

experiences: a systematic review, in “Journal of the American Association of Nurse 

Practitioners”, n. 27, 2015. 

KANT I., Scritti politici e di filosofia della storia e del diritto, trad. it., Torino, U.T.E.T., 

1965. 

KANT I., Critica della ragion pratica, trad. it., Roma-Bari, Laterza, 2006. 

KANT I., La metafisica dei costumi, trad. it, Bari-Roma, Edizioni Laterza, 2014. 

KELSEN H., La dottrina pura del diritto, trad. it., Torino, Einaudi, 2021. 

LA TORRE M. A., L’affrancamento morale dalla natura e l’etica ambientale, in 

http://www.istitutobioetica.org. 

LAMBERTI A. (a cura di), Ambiente, sostenibilità e principi costituzionali. Tomo II, 

Napoli, Editoriale scientifica, 2023. 

LAURENT E., La nuova economia ambientale. Sostenibilità e giustizia, trad. it., Torino, 

U.T.E.T., 2022. 

LEOPOLD A., Aldo Leopold: A Sand County Almanac & Other Writings on Ecology and 

Conservation, Library of America, 2013. 

LEOPOLD A., L’Ethique de la terre, trad. fr., Paris, Éditions Payot, 2019. 

LEVINAS E., En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger, Paris, Vrin, 1967. 

LÉVINAS E., Tra noi. Saggi sul pensare all’altro, trad. it., Milano, Jaca Book, 2016. 

https://www.ibs.it/ebook-inglese/editori/cambridge-university-press
https://www.ibs.it/ebook-inglese/editori/cambridge-university-press
https://www.isprambiente.gov.it/
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Kalmakis+KA&cauthor_id=25755161
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Chandler+GE&cauthor_id=25755161
http://www.istitutobioetica.org/
https://www.ibs.it/ebook-inglese/editori/%C3%A9ditions-payot


 

206 

LIMONE D. A., Prefazione, in DE CILLIS M., Economia e politica ambientale tra E-

Business e Biopolitica, Trento, Tangram Edizioni Scientifiche, 2018. 

LIPPOLIS L. (a cura di), Diritti Umani, poteri degli stati e tutela dell’ambiente, Milano, 

Giuffrè, 1993. 

LO CONTE M., I 30 anni folli del maxi debito verranno pagati dai millennials, in “Il Sole 

24 Ore”, 11 aprile 2019. 

LOTTI F., Facciamo pace con l’ambiente, in http://www.sanfrancescopatronoditalia.it. 

LOVELOCK J., La rivolta di Gaia, trad. it., Milano, Rizzoli, 2006. 

LUCARELLI A., Beni comuni, in “DIGESTO delle Discipline Pubblicistiche” – U.T.E.T., 

2021. 

MANCARELLA A., Evoluzionismo, darwinismo e marxismo, Trento, Tangram Edizioni 

Scientifiche, 2010. 

MANCARELLA M., Il diritto dell’umanità all’ambiente, Milano, Giuffrè, 2004. 

MANCARELLA M., Prefazione, in DE CILLIS M., L’amministrazione digitale per uno 

sviluppo sostenibile. Progresso economico, tutela ambientale ed equità sociale, Lecce, 

I.S.E., 2012. 

MARCHESI A., La protezione internazionale dei diritti umani, Torino, Giappichelli, 

2023. 

MARRO E., Debito pubblico: come, quando e perché è esploso in Italia, in “Il Sole 24 

Ore”, 21 ottobre 2018. 

MARTINES T., Diritto costituzionale, Milano, Giuffrè, 2022. 

MARTIS M. (a cura di), Politiche fiscali e green economy. Tendenze evolutive della 

transizione ecologica, Napoli, E.S.I., 2023. 

MATTEI U., I beni comuni come istituzione giuridica, in “Questione Giustizia”, n. 2, 

2017. 

MATTEUCCI N., Lo Stato moderno. Lessico e percorsi, Bologna, il Mulino, 2011. 

http://www.sanfrancescopatronoditalia.it/
https://www.ibs.it/libri/autori/temistocle-martines


 

207 

MENGA F. G., Responsabilità e trascendenza: sul carattere eccentrico della 

responsabilità intergenerazionale, in Ciaramelli F., MENGA F. G. (a cura di), 

Responsabilità verso le generazioni future, Napoli, Editoriale Scientifica, 2017. 

MENGA F. G., Etica intergenerazionale, Brescia, Editrice Morcelliana, 2021. 

MENGA F. G., L’emergenza del futuro. I destini del pianeta e le responsabilità del 

presente, Roma, Donzelli Editore, 2021. 

MERCALLI L., Che tempo che farà. Breve storia del clima con uno sguardo al futuro, 

Milano, Rizzoli, 2012. 

MICHELET J., La montagna, trad. it., Genova, Il Nuovo Melangolo, 2001. 

MORELLI A., Ritorno al futuro. La prospettiva intergenerazionale come declinazione 

necessaria della responsabilità politica, in “Costituzionalismo.it” n. 3, 2021. 

NUSSBAUM M. C., Non per profitto, Bologna, Il Mulino, 2011. 

ORLANDI M., Beni comuni, Torino, SAN, 2015. 

OSTROM E., Governing the Commons, Cambridge, Cambridge University Press, 2015. 

PALAZZANI L., Introduzione alla biogiuridica, Torino, Giappichelli, 2002. 

PALAZZANI L., Dalla bioetica al biodiritto, tra teoria e prassi, in D’Avack L., Diritti 

dell’uomo e biotecnologie: un conflitto da arbitrare, in “Rivista di filosofia del diritto”, 

n. 1, 2013. 

PALAZZANI L., Dalla bio-etica alla tecno-etica: nuove sfide al diritto, Torino, 

Giappichelli, 2017. 

PALAZZANI L., Biogiuridica. Teorie, questioni, analisi, Torino, Giappichelli, 2021. 

PAOLMIERI M., Embrioni, eterologa, spese di conservazione: le nuove regole del 

Ministero, in “Avvenire”, 21 maggio 2024. 

PAOLO VI (Papa), Popolarum progressio, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 

1967. 

PARENTE F., Dalla persona biogiuridica alla persona neuronale e cybernetica, Napoli; 

ESI, 2018. 

PASQUA G., Biologia cellulare & biotecnologie vegetali, Padova, Piccin, 2011. 

https://www.ibs.it/ebook-inglese/editori/cambridge-university-press


 

208 

PASQUETTI P., FALCONE G., L’atleta infortunato: medicina riabilitativa. Tecniche 

attuali di riabilitazione motoria e di fisioterapia, Firenze, goWare, 2018. 

PASQUINO G., Prefazione, in DE CILLIS M., E-Democracy deliberativa, Economia 

sostenibile e Bioetica. Tra regno dei fini, dei mezzi e dei valori nell’era post Covid 19, 

Roma, Aracne, 2021. 

PASSALACQUA M., Oltre la concezione prioritaria dei beni comuni. Diritto, economia e 

interesse generale, in “Amministrazione in cammino. Rivista di diritto pubblico, diritto 

dell’economia e scienza dell’amministrazione”, n. 1, 2018. 

PASSMORE J., La nostra responsabilità per la natura, trad. it., Milano, Feltrinelli, 1986. 

PELLERINO G., L’idea di proprietà nella modernità, in S. MAGNOLO, A. GALÀN-PÉREZ, 

G. PELLERINO, Prospettive di sociologia del diritto e della cultura, Lecce, Pensa 

Multimedia, 2023. 

PERLINGIERI P., Istituzioni di diritto civile, Napoli, E.S.I., 2020. 

PERLINGIERI P., Criticità della presunta categoria dei beni c.dd. «comuni». Per una 

«funzione» e una «utilità sociale» prese sul serio, in “Rassegna di diritto civile”, n. 1, 

2022. 

PINO G., SCHIAVELLO A., VILLA V. (a cura di), Filosofia del diritto. Introduzione critica 

al pensiero positivo e al diritto positivo, Torino, Giappichelli editore, 2013. 

PISANÒ A., Una teoria comunitaria dei diritti umani, Milano, Giuffrè, 2004. 

PISANÒ A., I diritti umani come fenomeno cosmopolita. Internazionalizzazione, 

regionalizzazione, specificazione, Milano, Giuffrè, 2011. 

PISANÒ A., Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, 

Milano, Giuffrè, 2012. 

PISANÒ A., Generazioni future, in “Enciclopedia di Bioetica e Scienza giuridica”, diretta 

da SGRECCIA E. e TARANTINO A., vol. VI, Napoli, E.S.I., 2013. 

PISANÒ A., Sull’ampliamento della soggettività giuridica. Considerazioni sui diritti 

della specie umana, in MANCARELLA A. (a cura di), Filosofia e politica. Scritti in 

memoria di Laura Lippolis, Trento, Tangram Edizioni Scientifiche, 2015. 



 

209 

PISANÒ A., Crisi della legge e litigation strategy. Corti, diritti e bioetica, Milano, 

Giuffrè, 2016. 

PISANÒ A., Il diritto al clima. Il ruolo dei diritti nei contenziosi climatici europei, 

Napoli, E.S.I., 2022. 

PISANÒ A., La questione climatica come questione cosmopolitica, Torino, Giappichelli, 

2024. 

POCAR V., Guida al diritto contemporaneo, Roma-Bari, Edizioni Laterza, 2007. 

PONTARA G., Etica e generazioni future, Roma, Mincione Edizioni, 2021. 

POSTIGLIONE A., Ambiente: suo significato giuridico unitario, in “Rivista trimestrale di 

diritto pubblico”, n. 1, 1985. 

PROSPERO M., Beni comuni. Tra ideologia e diritto, in GENGA N., PROSPERO M., 

TEODORO G. (a cura di), I beni comuni tra costituzionalismo e ideologia, Torino, 

Giappichelli, 2014. 

PROVENZALE A., Coccodrilli al Polo Nord e ghiacci all’Equatore. Storia del clima della 

Terra dalle origini ai giorni nostri, Milano, Rizzoli, 2021. 

RAWLS J., Una teoria della giustizia, trad. it., Milano, Feltrinelli, 2017. 

RICHARDS D. A. J., A Theory of Reasons for Actions, Oxford, Clarendon Press, 1971. 

RINALDI F., La tutela dell’embrione nella Costituzione, in https://dirittifondamentali.it. 

RODOTÀ S., Il terribile diritto. Studi sulla proprietà privata e i beni comuni, Bologna, il 

Mulino, 2013. 

RODOTÀ S., Il diritto di avere diritti, Roma-Bari, Laterza, 2015. 

ROZO ACUNA E. (a cura di), Profili di diritto ambientale da Rio de Janeiro a 

Johannesburg, Torino, Giappichelli, 2004. 

RUSSELL J., RONALD C., Aldo Leopold, Book on Demand Ltd., 2013. 

SALARDI S., Discriminazioni, linguaggio e diritto. Profili teorico-giuridici. 

Dall’immigrazione agli sviluppi della tecno-scienza: uno sguardo al diritto e al suo 

ruolo nella società moderna, Torino, Giappichelli Editore, 2015. 

https://dirittifondamentali.it/


 

210 

SALARDI S., Lo sport come diritto umano nell’era del post-umano, Torino, Giappichelli, 

2019. 

SALUTATI L., Misericordia, giustizia e bene comune. Una sintesi nella virtù della 

giustizia sociale, in CARLOTTI P. (a cura di), La teologia morale italiana e l’ATISM a 50 

anni dal Concilio: eredità e futuro, Assisi, Cittadella Editrice, 2017. 

SANTAVIRTA T., SANTAVIRTA N., GILMAN S. E., Association of the World War II 

Finnish Evacuation of Children With Psychiatric Hospitalization in the Next 

Generation, in “JAMA Psychiatry”, n. 75, 2018. 

SANTELLI BECCEGATO L., Educazione allo sviluppo sostenibile. Un importante impegno 

da condividere, Milano, Guerini e Assiciati, 2018. 

SARTOR G., L’informatica giuridica e le tecnologie dell’informazione, Torino, 

Giappichelli, 2022. 

SCHELER M., Il formalismo nell’etica e l’etica materiale dei valori, trad. it., Milano, 

Bompiani, 2013. 

SEMERARO R., Educazione ambientale, ecologia, istruzione, Milano, FrancoAngeli, 

1992. 

SERRA T., L’uomo programmato, Torino, Giappichelli, 2003. 

SGRECCIA E., Diritti Umani e Bioetica: tutela della vita e qualità della vita, in LIPPOLIS 

L. (a cura di), Diritti Umani, poteri degli stati e tutela dell’ambiente, Milano, Giuffrè, 

1993. 

SGRECCIA E., Contro vento. Una vita per la bioetica, Milano, Effatà, 2018. 

SIDGWICK H., The Methods of Ethics, London-New York, Macmillan, 1907. 

SMITH A., La ricchezza delle nazioni, trad. it., Torino, U.T.E.T., 2017. 

TACCHI E. M., Ambiente e società, Roma, Carocci editore, 2011. 

TARANTINO A., Diritti dell’umanità e giustizia intergenerazionale, in TARANTINO A. (a 

cura di), Filosofia e politica dei diritti umani nel terzo millennio, Milano, Giuffrè, 2003. 

TARANTINO G., Profili di responsabilità intergenerazionale. La tutela dell’ambiente e le 

tecnologie potenziative dell’uomo, Milano, Giuffrè, 2022. 

https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Santavirta+T&cauthor_id=29188292
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Santavirta+N&cauthor_id=29188292
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/?term=Gilman+SE&cauthor_id=29188292


 

211 

TESTUZZA C., Previdenza: il fenomeno delle baby pensioni e lo squilibrio di oggi tra 

pensionati e lavoratori attivi, in “Il Sole 24 Ore”, 6 marzo 2023. 

THOMPSON T. H., Are We Obligated to Future Others?, in Partridge E. (a cura di), 

Responsibilities To Future Generations, New York, Prometheus Books, 1981. 

TRIDICO P., MARRO E., Il lavoro di oggi la pensione di domani. Perché il futuro del 

Paese passa dall’Inps, Milano, Solferino, 2023. 

TURNER K., PEARCE D., BATEMAN I., Economia ambientale, trad. it., Bologna, il 

Mulino, 2003. 

VERGARI U., Governare la vita tra biopotere e biopolitica, Trento, Tangram Edizioni 

Scientifiche, 2010. 

VERGARI U., Vita umana e sue nuove frontiere, in “Enciclopedia di Bioetica e Scienza 

giuridica”, diretta da SGRECCIA E. e TARANTINO A., vol. XII, Napoli, E.S.I., 2017. 

VIVOLI G., Ambiente e cambiamento climatico nella costituzione italiana, in 

“Associazione italiana dei costituzionalisti”, n. 3, 2023. 

VIVOLI G., La modifica degli artt. 9 e 41 della Costituzione: una svolta storica per 

l’ambiente o “molto rumore per nulla”?, in “Queste istituzioni”, n. 1, 2022. 

WEBER M., Economia e società. III. Sociologia del diritto, Torino, Einaudi, 2000. 

WEIL S., L’enracinement. Prélude à une dèclaration des devoirs envers l’entre humain, 

Paris, Èditions Gallimard, 1949. 

ZAGREBELSKY G., Senza adulti, Torino, Einaudi, 2016. 

ZAGREBELSKY G., Diritto allo specchio, Torino, Einaudi, 2018. 

ZAPPA G., La popolazione, i suoi movimenti e la sua economia, in “Il risparmio”, n. 8, 

1960. 



 



Eunomia. Rivista di studi su pace e diritti umani 
Eunomia - Special Issue, n. 1 (2025), 213-214 
e-ISSN 2280-8949 
ISBN: 978-88-8305-229-3 
DOI 10.1285/i22808949a14n1p213 
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 
 

 

213 

 

Sitografia 

 

http://www.deputatipd.it 
http://www.governo.it 
http://www.sanfrancescopatronoditalia.it 
http://www.ulivisecolaridipuglia.com 
https://asvis.it 
https://bioetica.governo.it 
https://commission.europa.eu 
https://eur-lex.europa.eu 
https://sciencecue.it 
https://tg24.sky.it 
https://unric.org/it 
https://whc.unesco.org 
https://www.airc.it 
https://www.ansa.it 
https://www.avvenire.it 
https://www.beniculturali.it 
https://www.camera.it 
https://www.cbsnews.com 
https://www.corriere.it 
https://www.cortedicassazione.it 
https://www.depositonazionale.it 
https://www.era-comm.eu 
https://www.europarl.europa.eu 
https://www.fanpage.it 



 

 

214 

https://www.figc-tutelaminori.it 
https://www.fondazioneveronesi.it 
https://www.gazzetta.it 
https://www.gazzettaufficiale.it 
https://www.giustizia.it 
https://www.greenpeace.org 
https://www.ilsole24ore.com 
https://www.isprambiente.gov.it 
https://www.iss.it 
https://www.istat.it 
https://www.laleggepertutti.it 
https://www.legambiente.it 
https://www.legambientesicilia.it 
https://www.mase.gov.it 
https://www.mim.gov.it 
https://www.my-personaltrainer.it 
https://www.oas.org 
https://www.orizzontescuola.it 
https://www.rai.it 
https://www.rainews.it 
https://www.repubblica.it 
https://www.salute.gov.it 
https://www.senato.it 
https://www.treccani.it 
https://www.un.org 
https://www.unesco.it 
https://www.unisalento.it 
https://www.vatican.va 
https://www.wwf.it 



 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eunomia 

Rivista di studi su pace e diritti umani 

 

 

http://siba-ese.unisalento.it/index.php/eunomia 
 

© 2025 Università del Salento 

http://www.unisalento.it 




