
Eunomia. Rivista di studi su pace e diritti umani 
Eunomia - Special Issue, n. 1 (2025), 193-198 
e-ISSN 2280-8949 
ISBN: 978-88-8305-229-3 
DOI 10.1285/i22808949a14n1p193 
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 
  

 

193 

 

Conclusione 

 

Alla luce dell’analisi effettuata è emerso che le generazioni presenti, in particolare 

coloro che detengono la capacità di agire, attribuiscono degli oneri alle generazioni 

future, senza i quali non sarebbe possibile il livello di benessere attuale. Le generazioni 

presenti riescono a raggiungere il livello di benessere voluto grazie agli oneri, ossia ai 

doveri, attribuiti alle generazioni future. Tuttavia, queste ultime non hanno prestato 

alcun consenso, così come avviene, ad esempio, per il garante di un mutuo. Si potrebbe 

replicare che i doveri vengono adempiuti nel futuro, ma questo di certo non toglie che 

gli effetti della garanzia vengono beneficiati sin da subito. Ragion per cui è emerso che 

occorre garantire dei diritti essenziali per poter, tra l’altro, consentire loro di adempiere 

ai doveri attribuitigli e senza i quali non sarebbe possibile godere del livello di 

benessere attuale. Infatti, il modello di sviluppo vigente per non implodere, basandosi 

sul prestito a lungo termine, richiede il non venir meno delle garanzie rappresentate 

dalle generazioni future. Tuttavia, al fine d’individuare una possibile soluzione al tema 

della rappresentanza delle generazioni future, è emersa la necessità di non considerare le 

generazioni future all’interno di un’unica categoria ma, seguendo un ordine temporale, 

distinguere tra quelle prossime e quelle remote. Infatti, razionalmente, coloro i quali 

compariranno sulla Terra negli anni o secoli avvenire (soggetti potenziali), non possono 

essere considerati alla pari degli embrioni o dei feti (soggetti concepiti), prossimi alla 

nascita. Pertanto si è giunti a chiarire che per generazioni future prossime occorre 

intendere tutti quei soggetti biologicamente non ancora nati, ma concepiti: embrioni dal 

momento del concepimento, fino a tutto lo sviluppo fetale antecedente alla nascita. 

Mentre, con riferimento alle generazioni future remote vanno considerate tutte quelle 



 

194 

che nel presente non sono oggettivamente esistenti. Dunque, identificano tutte quelle 

che biologicamente non sono state concepite allo stato attuale. Questo ha fatto emergere 

anche la necessità di una differente tutela giuridica che nel caso delle generazioni future 

prossime, trattandosi di soggetti concepiti e dunque esistenti, ha consentito di poter 

parlare di diritti individuali presenti. In questo modo la rappresentanza legale di un 

soggetto concepito potrebbe essere fatta rientrare, con le opportune revisioni, nella 

disciplina prevista dall’articolo 316 del Codice Civile il quale stabilisce che il minore 

non emancipato è rappresentato dai genitori o da un tutore1. 

Nel caso delle generazioni future remote, come giustamente rilevato da Attilio 

Pisanò, la strada più corretta è risultata essere «quella di inquadrare i diritti delle 

generazioni future come veri e propri diritti collettivi»2, così riconoscendo, alle future 

generazioni remote una propria identità, richiamandosi a supporto di questa 

impostazione l’idea Kantiana della specie umana. Kant, infatti, riconosce una specifica 

identità presente nelle razze, nelle comunità etniche e negli individui che, però, non 

esclude i diritti della specie umana3. Inoltre, sarebbero caratterizzati da un interesse, 

definibile reflexive reciprocity, in quanto in grado per loro natura di unire presente e 

futuro: l’interesse alla salubrità dell’ambiente, alla conservazione delle risorse naturali, 

tutti gli interessi in ambito ambientale esistono simultaneamente ora e nel futuro, 

caratterizzano la nostra condizione e quella delle persone future, la loro proiezione è 

essenziale per il benessere nostro e delle generazioni future4. Dunque, i diritti delle 

generazioni future remote si configurerebbero come diritti collettivi e atemporali. 

Peraltro, in questo modo risulta possibile conferire un catalogo essenziale di diritti, 

                                                           
1 Per ulteriori informazioni si vada: 
https://www.gazzettaufficiale.it/atto/serie_generale/caricaArticolo?art.versione=3&art.idGruppo=43&art.
flagTipoArticolo=2&art.codiceRedazionale=042U0262&art.idArticolo=316&art.idSottoArticolo=1&art.i
dSottoArticolo1=10&art.dataPubblicazioneGazzetta=1942-04-04&art.progressivo=0 (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
2 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, Milano, Giuffrè, 
2012, p. 173. 
3  I. KANT, Scritti politici e di filosofia della storia e del diritto, trad. it., Torino, U.T.E.T., 1965, p. 123. 
4 R. P. HISKES, The Human Right to a Green Future, New York, Cambridge University Press, 2015, pp. 
48-49. 

https://www.gazzettaufficiale.it/atto/serie_generale/caricaArticolo?art.versione=3&art.idGruppo=43&art.flagTipoArticolo=2&art.codiceRedazionale=042U0262&art.idArticolo=316&art.idSottoArticolo=1&art.idSottoArticolo1=10&art.dataPubblicazioneGazzetta=1942-04-04&art.progressivo=0
https://www.gazzettaufficiale.it/atto/serie_generale/caricaArticolo?art.versione=3&art.idGruppo=43&art.flagTipoArticolo=2&art.codiceRedazionale=042U0262&art.idArticolo=316&art.idSottoArticolo=1&art.idSottoArticolo1=10&art.dataPubblicazioneGazzetta=1942-04-04&art.progressivo=0
https://www.gazzettaufficiale.it/atto/serie_generale/caricaArticolo?art.versione=3&art.idGruppo=43&art.flagTipoArticolo=2&art.codiceRedazionale=042U0262&art.idArticolo=316&art.idSottoArticolo=1&art.idSottoArticolo1=10&art.dataPubblicazioneGazzetta=1942-04-04&art.progressivo=0
https://www.ibs.it/ebook-inglese/editori/cambridge-university-press


 

195 

prevedendone tutela e rappresentanza al pari di quanto previsto per la lesione dei diritti 

dei popoli. In merito al contenuto dei diritti dovrebbero essere riconosciuti solo quelli 

che valgono in ogni situazione e per tutti gli uomini in assoluto, come ad esempio il 

diritto a non essere resi schiavi, a non essere torturati, ad avere condizioni ambientali 

idonee alla vita. Questi diritti vengono definiti da Bobbio privilegiati5, perché non 

entrano in concorrenza con altri diritti, pur essi fondamentali.   

Giunti all’individuazione di una possibile soluzione all’annosa questione della 

rappresentanza della macrocategoria delle generazioni future, attraverso l’argomento 

che è stato definito poliempirico (per via della sua poliedricità, legata alla 

interdisciplinarietà, ed empiricità), è emersa subito una insoddisfazione. Infatti, 

inglobare nel proprio orizzonte le generazioni future senza considerare dei mutamenti 

anche a livello economico-produttivo è un risultato parziale. Per questo è emersa la 

necessità di considerare il mutamento del sistema contabile, poiché il modello esistente 

riflette la logica di uno sviluppo illimitato e non orientato al futuro. Infatti, in base al 

modello di contabilità tradizionale vigente, ad esempio, si contabilizza l’ammortamento 

dei macchinari, il costo delle risorse umane, delle materie prime aventi un mercato. Ciò 

che non compare è l’uso delle risorse ambientali che non hanno mercato, come l’aria 

utilizzata per lo scarico di sostanze inquinanti, l’acqua sorgiva, ecc. Dunque non viene 

dato valore proprio a quei beni che appartengono a tutti, ossia i beni comuni. Da qui si è 

pensato alla necessità improrogabile di un intervento politico-giuridico volto a far 

rientrare in contabilità l’uso delle risorse naturali prive di mercato, dando vita a quella 

che si è definita come contabilità sostenibile. Il problema perciò si pone in termini di 

imposizione tributaria. In questo modo le imprese, sostenendo un costo per l’utilizzo 

delle risorse naturali prive di mercato (al pari di qualsiasi altro fattore), hanno un 

incentivo continuo a farne un uso ridimensionato, accorto e sostenibile a beneficio della 

collettività presente e futura. 

                                                           
5 Bobbio nella sua opera, redatta nel 1990, parla di diritti privilegiati con riferimento solo ad alcuni – 
quindi non a tutti – in quanto valgono in ogni situazione e per tutti gli uomini in assoluto. N. BOBBIO, 
L’età dei diritti, Torino, Einaudi, 1990, pp. 11-12. 



 

196 

A questo punto ci si poteva sentire soddisfatti, ma subito è emerso un ulteriore 

dubbio. Infatti, affinché i mutamenti giuridici possano produrre effetti sostanziali, oltre 

ai citati mutamenti economici, necessitano di essere accompagnati anche da una 

sensibilizzazione culturale. Incidere sulla cultura ai vari livelli, tra l’altro, è essenziale 

affinché i cambiamenti vengano sentiti come provenienti dal basso e non calati dall’alto. 

In tale ottica lo sport, da sempre in grado di svolgere una funzione sociale minima6, è 

risultato essere il terreno privilegiato per dare espressione concreta ai principi giuridici 

legati alla sostenibilità, nonché per svolgere una funzione pedagogico-sociale. In 

particolare facendo ricorso ad una recentissima attività sportiva, nata nel 2016, che si sta 

diffondendo in modo sempre più capillare in tutto il mondo. Quale? Il Plogging! 

Termine nato dalla fusione dello svedese “plocka upp” (raccogliere) e dell’inglese 

“jogging” (correndo). Si tratta di un’attività nata da una intuizione dello svedese Erik 

Ahlström che, stanco di vedere le strade della sua città (Stoccolma) sporche di rifiuti, ha 

iniziato a ripulirle correndo e raccontando questa singolare iniziativa sul suo profilo 

Facebook. Successivamente la sua esperienza è diventata virale in tutto il mondo, Italia 

compresa7. In sostanza il Plogging, oltre a incidere significativamente sulla salute psico-

motoria dei partecipanti, si rivela un eccezionale strumento pedagogico-sociale per dare 

concretezza ai principi giuridici intergenerazionali. Dunque, uno straordinario volano 

per convogliare buone abitudini e garantire le condizioni di vita migliori per gli abitanti 

della Terra di oggi e di domani.  

Alla luce di quanto evidenziato il presente lavoro vuole essere un contributo al 

superamento delle grandi fragilità delle democrazie contemporanee ben rilevate da 

Luigi Ferrajoli, il quale afferma che «la democrazia odierna è affetta da localismo e 

                                                           
6 Con l’espressione “funzione sociale minima” s’intende il ruolo che lo sport ha sempre rivestito in tutte 
le epoche in cui è possibile rintracciare la sua presenza e che, peraltro, risulta comune a tutte le attività 
fisiche praticate. Tale ruolo “sociale” minimo consiste in “un’abilità o capacità specifica dello sport di 
creare, consolidare e mantenere nel tempo relazioni sociali e interpersonali tra partecipanti attivi (atleti) e 
partecipanti passivi (spettatori)”. Per ulteriori informazioni si veda: S. SALARDI, Lo sport come diritto 

umano nell’era del post-umano, Torino, Giappichelli, 2019, p. 4. 
7 Per ulteriori informazioni si veda: https://www.gazzetta.it/montagna/19-06-2021/plogging-primo-
campionato-mondo-sara-italia-4102051274152.shtml (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://it.wikipedia.org/wiki/Parola_macedonia
https://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_svedese
https://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_inglese
https://www.facebook.com/erik.ahlstrom.79
https://www.gazzetta.it/montagna/19-06-2021/plogging-primo-campionato-mondo-sara-italia-4102051274152.shtml
https://www.gazzetta.it/montagna/19-06-2021/plogging-primo-campionato-mondo-sara-italia-4102051274152.shtml


 

197 

presentismo: non ricorda e rimuove il passato e non si fa carico del futuro, ossia di ciò 

che accadrà oltre i tempi delle scadenze elettorali e al di là dei confini nazionali»8. Del 

resto, come il politologo Gianfranco Pasquino sostiene, «l’ideale della democrazia che, 

lo vediamo ogni giorno, è qualcosa diversa dalle democrazie realmente esistenti. In un 

modo o nell’altro, tutte le democrazie contemporanee si distaccano da quell’ideale, ma 

alcune sono meglio strutturate per tentare comunque di perseguirlo»9. Pertanto, 

riprendendo Kant, viene da chiedersi se tutt’ora il genere umano sia in costante 

progresso verso il meglio. Il grande filosofo nella sua epoca ritenne che si potesse dare 

una risposta affermativa, se pure con qualche esitazione10. Più di recente Norberto 

Bobbio ha evidenziato che «rispetto alle grandi aspirazioni degli uomini di buona 

volontà siamo già troppo in ritardo. Cerchiamo di non accrescerlo con la nostra sfiducia, 

con la nostra indolenza, con il nostro scetticismo. Non abbiamo molto tempo da 

perdere»11. Pertanto l’auspicio è che la strada tracciata sia effettivamente percorsa al 

fine di riconoscere diritti alle generazioni future e non si riduca in elucubrazioni mentali 

che porta, come in altri casi ha fatto affermare a Bobbio, solo ad attribuire alle istanze 

un “titolo di nobiltà”12. Papa Francesco ci ricorda che «non tutto è perduto, perché gli 

esseri umani, capaci di degradarsi fino all’estremo, possono anche superarsi, ritornare a 

scegliere il bene e rigenerarsi»13. «Pertanto, non basta più dire che dobbiamo 

preoccuparci per le future generazioni. Occorre rendersi conto che quello che c’è in 

gioco è la dignità di noi stessi. Siamo noi i primi interessati a trasmettere un pianeta 

abitabile per l’umanità che verrà dopo di noi. È un dramma per noi stessi, perché ciò 

chiama in causa il significato del nostro passaggio su questa Terra»14. 

                                                           
8 L. FERRAJOLI, Per una Costituzione della Terra. L’umanità al bivio, Milano, Feltrinelli, 2022, p. 63. 
9 G. PASQUINO, Prefazione, in M. DE CILLIS, E-Democracy deliberativa, Economia sostenibile e Bioetica. 

Tra regno dei fini, dei mezzi e dei valori nell’era post Covid 19, Roma, Aracne, 2021, p. 13. 
10 Cfr. I. KANT, Critica della ragion pratica, trad. it., Roma-Bari, Laterza, 2006. 
11 N. BOBBIO, L’età dei diritti, Torino, Einaudi, 1990, p. 65. 
12 Ivi, p. XIX. 
13 FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, Città del Vaticano, 
Libreria Editrice Vaticana, 2015, p. 197. 
14 Ivi, p. 155. 



 


