Eunomia. Rivista di studi su pace e diritti umani

Eunomia - Special Issue, n. 1 (2025), 91-150

e-ISSN 2280-8949

ISBN: 978-88-8305-229-3

DOI 10.1285/i22808949a14n1p91
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Universita del Salento

2. La rappresentanza delle generazioni future allo stato dell arte

1 La necessita della soggettivita alle generazioni future

1

L’appello etico alla cura della “casa comune”’, come la definisce Papa Francesco, e al

“principio responsabilita™?

, cardine del pensiero di Hans Jonas, nei confronti delle
generazioni future ¢ ormai ampiamente noto. Se nei tempi passati era ancora
giustificabile condensare I’interrogativo etico nei termini di una relazione
intragenerazionale, nell’epoca contemporanea non ¢ piu possibile, in quanto I’aumentata
capacita tecnologica raggiunta e la correlata incidenza degli effetti irreversibili,
evidenziati nel capitolo precedente, sono tali da provocare un vero cambio epocale nella
riflessione etica’. Attilio Pisano, tra I’altro, mette in luce come ogni fonte climalterante
locale cagiona un danno all’intero dell’ecosistema, con effetti anche duraturi tali da
incidere sul benessere delle future generazioni®. San Giovanni Paolo II afferma che
I’umanita non puo piu continuare ad usare i beni della Terra come nel passato. Inoltre,
evidenzia come «l’applicazione indiscriminata dei progressi scientifici e tecnologici,
nonostante alcuni innegabili benefici, a lungo termine ha generato molteplici effetti
negativi. In particolare, ha messo crudamente in rilievo come ogni intervento in un’area

dell’ecosistema non possa prescindere dal considerare le sue conseguenze in altre aree

! Cfr. FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, Citta del
Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2015.

2 Cfr. H. JONAS, 1l principio responsabilita. Un’etica per la civilta tecnologica, trad. it., Torino, Einaudi,
20009.

3 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, Brescia, Editrice Morcelliana, 2021, pp. 23-24.

4 A. PISANO, La questione climatica come questione cosmopolitica, Torino, Giappichelli, 2024, pp. 38-39.

91



e, in generale, il benessere delle future generazioni»’. In sostanza, come gia evidenziato
San Paolo VI, si tratta di allargare i propri orizzonti e pensare ad una responsabilita,
proiettata anche nel tempo e dunque verso «coloro che verranno dopo di noi ad
ingrandire la cerchia della famiglia umana®.

Papa Benedetto XVI sostiene con forza e chiarezza che le societa

tecnologicamente avanzate possono ¢ devono diminuire il proprio fabbisogno di risorse,
perché non devono lasciare alle nuove generazioni una Terra depauperata delle sue
risorse. Evidenzia, inoltre, che «sulla Terra I’intera famiglia umana deve trovare 1 beni
necessari per vivere dignitosamente, con 1’aiuto della natura stessa e con I’impegno del
proprio lavoro e della propria inventiva. Dobbiamo perd avvertire come dovere
gravissimo quello di consegnare la Terra alle nuove generazioni in uno stato tale che
anch’esse degnamente possano abitarla e ulteriormente coltivarla»’.
Non accettare questo tipo di discorso significa sostenere una concezione dell’'uomo
dominatore e non quella di uomo custode della Terra. Significa, cio¢, condividere una
concezione dell’'uomo superata e smentita dai danni che ha portato all’umanita e
all’ambiente. Una concezione, cio¢, caratterizzata dall’egoismo etico, dalla superiorita
egoistica dell’'uomo nei confronti di tutto il Creato. E proprio i danni portati dalla
“costumazione” di tale concezione dell’'uomo padrone della natura, finisce col
minacciare la continuita esistenziale della specie umana®.

Ci0 che deve essere messo in discussione, quindi, ¢ il modello di sviluppo della
societa odierna, modello che, sotto 1’efficientismo, mira in realta solo alla produzione di
beni materiali per il raggiungimento dei quali 'uomo, purtroppo, non esita a violentare

la natura stessa e conseguentemente 1 diritti delle generazioni presenti e future. Per cui ¢

possibile affermare che 1’evoluzione dell’uomo ha avuto uno sviluppo in peius, facendo

5> GIOVANNI PaoLO 1II (Papa), Pace con Dio creatore. Pace con tutto il creato, in
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf jp-ii_mes 19891208 xxiii-
world-day-for-peace.html (data ultima consultazione 31/03/2025).

¢ Cfr. PAoLO VI (Papa) Populorum progressio, Citta del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1967.

7 Cfr. BENEDETTO XVI (Papa), Caritas in veritate, Citta del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2009.

8 A. TARANTINO, Diritti dell’'umanita e giustizia intergenerazionale, in A. TARANTINO (a cura di),
Filosofia e politica dei diritti umani nel terzo millennio, Milano, Giuffré, 2003, pp. 463-464.

92


http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html

dire giustamente al francescano Polidoro che mentre all’epoca di San Francesco era
I’uomo ad avere paura della natura, oggi ¢ la natura che ha paura dell’'uomo. Ma la
natura, sfruttata e violentata, finisce col vendicarsi dei danni irreparabili che le sono
arrecati proprio da questo modello di sviluppo errato, di sviluppo proposto dalla societa
odierna’, nella quale vengono coinvolte inevitabilmente anche le incolpevoli e indifese
generazioni future.

Come si puo notare, la questione etica entra nel tessuto delle valutazioni, che
spesso richiedono scelte il piu possibile ragionevoli tra esigenze anche contrastanti.
Silvia Salardi evidenzia come 1’incessante sviluppo scientifico e tecnologico apre
sempre nuovi orizzonti di scelta, perché attraverso 1’uso pratico delle applicazioni
scientifiche si va ad ampliare la gamma delle azioni possibili le cui conseguenze sono
spesso opposte tra di loro. Si pensi alla decisione se proseguire un trattamento salvavita
o meno, se avvalersi delle tecniche di procreazione assistita o0 meno, se far prevalere
I’integrita dell’ambiente sul lavoro o meno, se potenziarsi o meno, ecc. Si tratta di esiti
che non possono essere valutati solo in relazione alla percorribilita pratica di certe
strade. La ragione risiede nel fatto che le nuove opportunita offerte dalla scienza
incidono indirettamente sulle opzioni di scelta nell’ambito morale e giuridico. Vi
incidono in modo indiretto, perché non dicono cosa si debba fare, ma nel momento in
cui rendono possibile farlo, chiedono indirettamente al diritto di intervenire per rendere
la fattibilita tecnica il piu possibile sostenibile sotto il profilo etico. Il diritto, a fronte dei
nuovi scenari di scelta, assume il compito di promuovere ’accesso alle tecniche in
maniera equa, promuovere canali istituzionali di informazione per consentire scelte
consapevoli, garantire un adeguato bilanciamento degli interessi affinché venga sempre

assicurata la liberta, la dignita e la sicurezza dei soggetti interessati'’.

% L. LIPPOLIS (a cura di), Diritti Umani, poteri degli stati e tutela dell’ambiente, Milano, Giuffre, 1993, p.
6.

19 Cfr. S. SALARDI, Discriminazioni, linguaggio e diritto. Profili teorico-giuridici. Dall’immigrazione agli
sviluppi della tecno-scienza: uno sguardo al diritto e al suo ruolo nella societa moderna, Torino,
Giappichelli Editore, 2015.

93



A questo punto risulta utile considerare 1’analisi effettuata dal Cardinale e
bioeticista Elio Sgreccia il quale, rifacendosi alla teoria evoluzionistica di Darwin e al
sociobiologismo che ha come caposcuola Weber, afferma che il cosmo e le varie forme
di vita nel mondo sono stati soggetti a evoluzione, conseguentemente anche le societa
evolvono, pertanto, dentro questa evoluzione biologica e sociobiologica i valori morali
devono cambiare. Cosicché la spinta evolutiva, che muove dall’*“egoismo biologico” o
istinto di conservazione di sé, trova forme sempre nuove di adattamento di cui il diritto
e la morale sarebbero I’espressione culturale. Nelle nuove condizioni evolutive in cui
ormai compare una nuova situazione dell’'uomo nel cosmo e nel mondo biologico, si
dovrebbe immaginare un nuovo sistema di valori, perché quello precedente non & piu
adatto a configurare 1’ecosistema che si viene ad istaurare. La vita dell’'uomo non
sarebbe, percio, sostanzialmente diversa dalle varie forme di vita e dall’universo con cui
vive in simbiosi. L’etica in questa visione occupa il ruolo di mantenere 1’equilibrio
evolutivo, 1’equilibrio della mutazione dell’adattamento e dell’ecosistema'!.

In particolare, da un lato la difficolta dell’'uomo di trovare un equilibrio tra lo
sviluppo economico ¢ la tutela dell’ambiente, dall’altro la capacita di manipolare il
proprio DNA, sono le grandi sfide dell’epoca contemporanea che investono
inevitabilmente anche le generazioni future. Attilio Pisano evidenzia come da un punto
di vista etico la questione del riconoscimento di una soggettivita morale alle generazioni
future si colloca entro il processo di espansione del rapporto etico che tradizionalmente
ha visto 'uomo come unico ente caratterizzato dalla soggettivita. L’ampliamento dei
riferimenti etici ha portato dapprima I’animalismo a sostenere il riconoscimento di una
forma di soggettivita etica e/o giuridica per gli animali, poi I’ambientalismo (nella
versione piu radicale) a sostenere il riconoscimento di un’altrettanta soggettivita nei
confronti dell’ecosistema. Con riferimento al tema generazionale afferma che «a
differenza di quanto sostenuto dal dibattito animalista e da quello ambientalista, il

riconoscimento di una forma di soggettivita alle generazioni future non parte da

''E. SGRECCIA, Diritti Umani e Bioetica: tutela della vita e qualita della vita, in L. LIPPOLIS (a cura di),
Diritti Umani, poteri degli stati e tutela dell’ ambiente, Milano, Giuftre, 1993, pp. 81-82.

94



premesse antiantropocentriche, ma tenta di dare risposte nel solco della tradizione

antropocentrica» ',

2 L’estensione della  soggettivita  morale: tra  antropocentrismo,

antiantropocentrismo e antropogenetica

Passiamo ad esaminare 1’approccio utilizzato per dare una forma di soggettivita alle
generazioni future, e i tratti costitutivi degli altri che hanno dato risposta alle istanze
animaliste e ambientaliste. In questo modo si riuscira a comprendere meglio su quali
basi si innestano le tesi che cercano di dare una riconoscibilita giuridica nei confronti
dei posteri.
Pertanto, con riferimento ai principali paradigmi etici che costituiscono i vari
approcci alle varie istanze, ¢ possibile individuare tre grandi aree:
1. antropocentrica, la quale comprende:
a. l’etica della frontiera (assenza di ecologia);
b. I’etica dei limiti'? (ecologia moderata);
2. antiantropocentrica, la quale comprende:
a. 1’etica sensiocentrica (ecologia allargata);
b. I’etica biocentrica (ecologia estesa);
c. I’etica ecocentrica (ecologia radicale)'*;
3. antropogenetica metaetica, coincidente con 1’etica del rispetto (umanesimo

ecologico)'.

12°A. PISANO, Generazioni future, in “Enciclopedia di Bioetica e Scienza giuridica”, diretta da E.
SGRECCIA E A. TARANTINO, vol. VI, Napoli, E.S.I., 2013, pp. 509-510.

13 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet,
Thoreau, Gandhi, Bari, Edizioni Dedalo, 2002 p. 25; ID., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di
bioetica medica, ambientale, animale, Roma, Carocci, 2011, p. 161.

14 A. PISANO, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, Milano, Giuffre,
2012, p. 96.

95


https://www.ibs.it/libri/editori/edizioni-dedalo

Per affrontare 1’etica della frontiera e 1’etica dei limiti rientranti nell’antropocentrismo,
diamo, innanzitutto, un significato schematico di quest’ultimo termine.
L’antropocentrismo ¢ la tendenza a considerare 1’uomo, e tutto cid che gli ¢ proprio,
come “essere” centrale nell’Universo. In particolare, 1’antropocentrismo si basa sulle
tesi seguenti:
a) l’'uomo ¢ I’'unico soggetto morale, capace di giudizio in senso pieno;
b) I'uomo ¢ I’esclusivo punto di riferimento cui commisurare il comportamento
morale;
c¢) in linea di principio, non esistono altre dimensioni, se non sovraumane, che
meritino considerazione morale!'®.
Si tratta di centralita che puo essere intesa secondo diversi accenti e sfumature. Nel caso
di specie, I’antropocentrismo si divide in antropocentrismo forte (rappresentato
dall’*etica della frontiera”) e antropocentrismo debole (rappresentato dall’“etica dei
limiti”).
L’etica della frontiera ¢ un modello caratterizzato da una forte enfasi sul valore
di trasformazione fisica del mondo naturale. Dominante ¢ il mito dell’abbondanza, ossia
dell’idea dell’illimitatezza delle risorse naturali e dell’ottimismo tecnologico, ossia della
fiducia assoluta che la tecnologia sapra risolvere ogni tipo di problema che si dovesse
presentare. Inoltre, il modello in questione ¢ del tutto privo di ogni riferimento
temporale di lungo periodo, con conseguente totale disinteresse per le generazioni
future. Si tratta di un modello ispirato all’*assenza di ecologia” che considera la natura
come ambiente ostile e pericoloso, da conquistare e trasformare in senso assoluto per il

piacere e I’utilita esclusiva dell’uomo'”’.

5 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet,
Thoreau, Gandhi, cit.,, p. 25; ID., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica,
ambientale, animale, cit., p. 161.

16 ID., Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, Thoreau, Gandhi,
cit., pp. 21-22.

71D., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit., p. 161.

96


https://it.wikipedia.org/wiki/Essere_umano
https://it.wikipedia.org/wiki/Universo

L’etica dei limiti ¢ caratterizzata dal riconoscimento della necessita di porre dei
limiti alla crescita materiale. Dominante ¢ il tema della finitezza delle risorse naturali,
ossia dell’idea della scarsita ed esauribilita delle risorse naturali, della ricerca del
massimo rendimento sostenibile, da intendersi come sviluppo sostenibile o eco-
compatibile. Inoltre, vi ¢ un allargamento degli orizzonti temporali e di specie; vengono
presi in considerazione gli interessi delle generazioni future e degli animali. Si tratta di
un modello ispirato all’*ecologia di moderata”, in sostanza di tratta di una ecologia
moderata, che assegna vincoli normativi al comportamento umano in relazione
all’ambiente e si prescrive un’amministrazione oculata delle risorse naturali, sempre in
funzione della prosperita e del benessere umani'®,

Per affrontare 1’etica sensiocentrica, 1’etica biocentrica e 1’etica ecocentrica
rientranti nell’antiantropocentrismo, diamo, anche in questo caso, un significato
schematico di quest’ultimo termine. L’antiantropocencentrismo ¢ la tendenza a
comportare la dissoluzione di ogni rigido confine tra umano e non umano e la visione
della Terra non piu come risorsa da sfruttare, ma come bene da tutelare. In particolare,
I’antiantropocentrismo si basa sulle tesi seguenti:

a) ’'uomo non ¢ I’'unico soggetto morale;

b) 'uvomo non ¢ Desclusivo punto di riferimento cui commisurare il
comportamento morale;

¢) in linea di principio, esistono altre dimensioni, oltre all’'uomo, che meritino
considerazione morale'®.

Alla luce di quanto evidenziato, Attilio Pisano afferma che, gli indirizzi
antiantropocentrici riconoscono un valore intrinseco ad ogni essere naturale,

indipendentemente dall’utilita e dal benessere umano. L’ampiezza con la quale si decide

i, p. 162.
19 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet,
Thoreau, Gandhi, cit., p. 25.

97



di attribuire tale valore intrinseco a soggetti, a entita diversi dall’'uomo, determina a
quali enti si possa riconoscere una forma di soggettivita: animali, vegetali, ecosistemiZ’.
Pertanto, nel caso dell’etica sensiocentrica la ricerca del valore intrinseco nel mondo
non umano puo fondarsi sul criterio della capacita di avvertire il piacere o il dolore.
Pertanto si giustifica il riconoscimento della soggettivita, oltre all’'uomo, negli animali.
Si tratta di un modello che potremmo chiamare “ecologia allargata”, nella cui ottica gli
animali assumono un valore intrinseco. Sono esclusi alcuni organismi (unicellulari e
pluricellulari), i vegetali e gli elementi fisici della Terra?!.

Nell’etica biocentrica il valore intrinseco nel mondo nonumano puo fondarsi sul
criterio della stessa vita in senso biologico. Dunque si allarga la sfera etica e giuridica a
tutti gli essere viventi in quanto tali, inclusi gli individui unicellulari o pluricellulari con
caratteristiche biologiche che consentano lo sviluppo, la crescita, il funzionamento
autonomo e la regolazione con altri organismi e con I’ambiente esterno. Si tratta di un
modello che potremmo chiamare “ecologia estesa”, nella cui ottica gli essere viventi
assumono un valore intrinseco. Restano esclusi i soli elementi fisici della Terra??.

In fine, abbiamo I’etica ecocentrica o radicale che si basa su di una visione
olistica del mondo®® il cui modello piu classico ¢ la teoria normativa di Aldo Leopold
volta a inculcare principi di solidarieta ecologica, basati su un senso di appartenenza
mistico-affettiva alla Terra. Egli sostiene che ¢ 1’ambiente a prescrivere il giusto
comportamento e i limiti ad esso imposti, ¢ la natura a fornire il modello di un’etica
della partecipazione e dell’integrazione. Ne consegue quello che si potrebbe definire
I’imperativo categorico dell’etica della Terra: «Una cosa ¢ giusta quando tende a

preservare 1’integrita, la stabilita e la bellezza della comunita biotica, € ingiusta quando

tende altrimenti»®*.

20 A. PISANO, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., p. 95.

2L vi, p. 96.

2 1bidem.

2 1bidem.

24 Cfr. A. LEoproLD, Aldo Leopold: A Sand County Almanac & Other Writings on Ecology and
Conservation, Library of America, 2013.

98



L’etica radicale, che si ispira a tale concezione, riconosce i diritti/interessi
morali a tutte le specie non umane in considerazione dell’interdipendenza di tutti gli enti
della natura. Inoltre, in considerazione del fatto che il tutto ¢ piu importante della
somma delle parti, ne deriva la subordinazione dell’individuo a fini collettivi (prima
della societa, ora della comunita biotica)>>. Da cid derivano i diritti dell’ambiente, in
una direzione palesemente olistica che apre le porte al riconoscimento giuridico degli
interessi di ogni cosa (acqua, montagne, prati, colline, ghiacciai, terra, aria, spazio,
ecc.)?®. Si tratta di un modello ispirato all’“ecologia profonda”, nella cui ottica la natura
assume un valore intrinseco, ossia un valore in sé, indipendentemente dall’esperienza
umana®’.

Infine, prima di esaminare 1’etica del rispetto ¢ necessario chiarire il significato

dell’antropogenismo metaetico, cui essa appartine.
L’antropogenismo metaetico, che fa capo alla bioeticista Luisella Battaglia, si prefigge
di uscire dalla falsa alternativa tra una cultura del dominio (di ispirazione
antropocentrica) e una cultura della sottomissione (di ispirazione antiantropocentrica)®®.
La tesi dell’insuperabilita dell’antropocentrismo contiene due asserzioni che vengono
spesso associate e che, invece, occorrerebbe considerare separatamente.

La prima ¢ la tesi per cui ogni attribuzione di valore trova la sua origine nella
coscienza umana e, conseguentemente, ogni etica si origina nella continuita umana.
Questa tesi viene definita antropogenetica del valore perché ne individua la genesi

nell’anthropos. La seconda ¢ la tesi per cui ogni attribuzione di valore si riferisce

esclusivamente a soggetti umani e, conseguentemente, ogni etica trova la sua

23 L. BATTAGLIA, Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit.,
p. 148.

26 Cfr. L. PALAZZANI, Biogiuridica. Teorie, questioni, analisi, Torino, Giappichelli, 2021.

27 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet,
Thoreau, Gandhi, cit., pp. 27-31.

28 |vi, p. 26.

99



destinazione nella sola comunita umana. Questa viene definita tesi antropocentrica del
valore perché ne identifica la centralita e il fine nell’anthropos®.

A tal proposito Battaglia evidenzia com’¢ diverso il significato sottostante alla
centralita umana. Nel primo caso (tesi antropogenetica), I’'uomo ¢ centrale in quanto ¢
unico generatore del valore; nel secondo (tesi antropocentrica), I’'uomo ¢ centrale in
quanto ¢ anche 'unico destinatario del valore. Come ¢ facilmente deducibile, dalla
prima asserzione non segue necessariamente la seconda. E infatti perfettamente
plausibile affermare che I’uomo ¢ il solo soggetto capace di valutazioni morali senza,
per questo, asserire che ¢ anche I'unico soggetto degno di considerazione morale.
Pertanto 1’antropogenismo, che si colloca sul piano metaetico e non su quello etico-
normativo, si limita ad affermare la genealogia dei valori senza che, per questo, debba
essere necessariamente antropocentrata. Per questo 1’antropogenismo metaetico non
segue logicamente I’antropocentrismo etico, che impedirebbe [’estensione della
considerazione morale ad altri soggetti®.

Questa prospettiva consente, inoltre, di effettuare due ulteriori valutazioni
relative alla condotta e alla riflessione etica:

a) ’aspetto simmetrico, ossia il rispetto di quel patto di reciprocita di doveri e obblighi
che ci attendiamo dagli altri agenti morali;

b) ’aspetto asimmetrico, ossia la non reciprocita di doveri e obblighi che ci assumiamo,
senza attenderci nulla in cambio, nei confronti di coloro che non sono in grado di
reciprocare’!.

La non reciprocita, ossia la relazione asimmetrica con 1’altro, sembra essere il filo
conduttore anche della riflessione di Gandhi il quale, peraltro, applica tale tesi a

prescindere dalla specie cui appartiene I’interlocutore. Al posto della vita basata sul

2 Ivi, p. 22.
30 Ibidem.
31 Ivi, p. 23.

100



potenziamento di sé (compresa la riduzione dell’altro a sé) colloca il vivere con 1’altro
senza pretendere alcuna ricompensa®?.

Si tratta di una tesi che ha riflessi molto rilevanti sulla nostra visione della
comunita morale®®. Infatti, rispetto alle possibili critiche che potrebbero essere sollevate
con riferimento al fatto che i non umani, non potendo adempiere a dei doveri, non
possano nemmeno essere riconosciuti titolari di diritti, ¢ possibile fare rilevare come
casi analoghi sono presenti nella normativa che ha per oggetto gli uomini. Si pensi ai
neonati, ai comatosi, o ai malati psichici gravi che pur essendo centro d’imputazione di
diritti e doveri, esercitano diritti ma sono esonerati dall’adempimento di doveri.
Conseguentemente, se ritenessimo obbligatoria la reciprocita dei doveri, senza
eccezione alcuna, dovremmo escludere anche diversi soggetti appartenenti al genere
umano.

L’etica sottostante, definita etica del rispetto, riconosce i diritti/interessi morali a
tutte le specie non umane pur consentendo di difenderci dagli attacchi, da cid derivano i
diritti dell’ambiente, secondo una prospettiva che intende saldare interessi umanistici e
valori ambientali. Inoltre, insiste sui valori di cui I'uomo pud godere se preserva le
risorse naturali, mantenendone 1 caratteri e 1’integrita e permettendo che membri del
mondo non umano seguano 1 loro modelli caratteristici di esistenza. Si tratta di un
modello ispirato ad un approccio definibile “umanesimo ecologico”, secondo il quale la
natura assume un valore intrinseco, ossia un valore in sé, ma che al tempo stesso rifiuta
ogni fondamentalismo tipico dell’“ecologia profonda” e la conseguente affermazione di

una compatibilita tra etica del rispetto della natura e tradizione umanistica**.

32 Cfr. M. K. GANDHI, Teoria e pratica della non violenza, trad. it., Torino, Einaudi, 2006.

3 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet,
Thoreau, Gandhi, pp. 22-23.

3%ID., Un etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit., p. 162.

101



3 L’estensione della soggettivita morale in funzione delle generazioni future

Esaminate le principali posizioni ideologiche, occorre effettuare un passo in avanti
valutando quale delle stesse risulta essere in grado di fornire una base teorica idonea a
tradursi in una legislazione nei confronti delle generazioni future. In questo modo, come
evidenzia Guido Fasso, risultera possibile non trascurare quei principi che devono
regolare 1 rapporti umani ¢ non vi sara il rischio di perdere di vista i valori alti della
vita®’,

All’interno  dell’antropocentrismo il modello dell’etica della frontiera
(caratterizzato da una forte enfasi sul valore di trasformazione fisica del mondo
naturale), essendo ispirato dall’*‘assenza di ecologia”, considera la natura come
ambiente ostile e pericoloso da conquistare e trasformare in senso assoluto, ¢ del tutto
inadatto a garantire un equilibrio uomo-ambiente. Ed ancor piu inadatto per ristabilire
I’equilibrio naturale, gia fortemente compromesso, ¢ per garantire la tutela degli
interessi delle generazioni future. Il cieco dominio dell’'uomo sull’ambiente ha gia
ampiamente dimostrato i suoi effetti perversi. La “tecnosfera”, ossia 1’odierno mondo
sempre piu artificiale e dipendente dall’uomo (per 1’apporto continuo di energia e
risorse per il suo mantenimento: si pensi all’ambiente urbano o alle moderne “campagne
ipertecnologiche” intensivamente sfruttate), ha dimostrato di prendere il sopravvento
minando gli equilibri vitali di quello spazio di appena 20 km di spessore, definito
“biosfera”, abitato dagli organismi viventi, € ha minacciato, paradossalmente, la stessa
specie umana che ha creato la “tecnosfera”. Infatti, funzionando fianco a fianco con la
biosfera, sullo stesso Pianeta, la tecnosfera lascia filtrare o deliberatamente introduce o
scarica all’interno tanti veleni penetranti e mortali, sostanze irritanti, tali da minacciare
la sua capacita di efficace funzionamento e il suo valore di fonte di sostegno e di

ambiente naturale per I’'umanita. In base a tale approccio 1’'uomo e la natura si sono

35 G. FAssO, Storia della filosofia del diritto. 111 Ottocento e Novecento, Roma-Bari, Laterza, 2020, p.
417.

102



venuti a trovare “sulla stessa barca”, entrambi ugualmente minacciati dall’operato privo
di controllo della tecnosfera®.

Il modello dell’etica dei limiti, ¢ caratterizzato dal riconoscimento della
necessita di porre dei limiti alla crescita materiale ed essendo ispirato da una “ecologia
di moderata”, si relaziona con la natura e gli animali sempre in funzione della prosperita
e del benessere umani. In sostanza, vi ¢ un allargamento degli orizzonti temporali e di
specie, poiché vengono presi in considerazione gli interessi delle generazioni future e
degli animali; tuttavia, a questi ultimi viene accordata solo una tutela indiretta, secondo
la concezione kantiana (Lezioni di etica, 1775 ¢ La Metafisica dei costumi, 1797).
Infatti, Kant, pur considerando il rispetto come qualcosa di riferibile soltanto agli
uomini e mai alle cose o agli animali, riprende la cosiddetta “tesi della crudelta” di S.
Tommaso d’Aquino (Summa Theologiae, 1265-1274) e vede il maltrattamento degli
animali come un’anticamera per la violenza verso gli uomini®’. Pertanto, il rispetto
dell’ambiente e delle forme di vita differenti da quella umana, si configurano come un
diritto di tutte le generazioni che si susseguono nella storia dell’umanita. Questo implica
una tutela indiretta della specie non umana, ma sicuramente utile e diretta nei confronti
delle generazioni future.

All’interno dell’antiantropocentrismo, al di la dell’ampiezza con la quale si
decide di attribuire tale valore intrinseco a soggetti a entita diversi dall’'uomo, 1’etica
sensiocentrica, biocentrica, ed ecocentrica sono accomunate dal riconoscimento di
diritti/interessi morali a specie non umane (attraverso la dissoluzione di ogni confine tra
umano € non umano), € considerano la natura I’unica forza creatrice che tutto produce,
anche la specie umana. In base a questa impostazione la natura, soprattutto nel caso
dell’ecocentrismo, essendo ontologicamente primaria rispetto all’uomo, assume anche il
carattere d’istanza normativa ultima.

In realta, con buona pace degli ecologisti antiantropocentrici, occorre osservare

che I’ecologia non potra mai dirci quali modi alternativi di vita, con cui gli uomini

36 M. MANCARELLA, I/ diritto dell 'umanita all‘ambiente, Milano, Giuffre, 2004, p. 31.
37 Cfr. I. KANT, La metafisica dei costumi, trad. it, Bari-Roma, Edizioni Laterza, 2014.

103



hanno la possibilita di mettersi in rapporto con la natura, possono essere scelti da noi in
qualita di agenti morali. Infatti, date tutte le informazioni ecologiche possibili, la nostra
specie, a differenza delle altre, ha la possibilita di scegliere come condurre la sua
esistenza e anche se continuare ad esistere o0 meno. In particolare, il timore ¢ che nelle
etiche ecologiste vengano trascurati o minimizzati i tradizionali obiettivi dell’etica
umanistica (giustizia, liberta, progresso della conoscenza) o che venga minacciata
quell’autonomia individuale che costituisce il valore fondamentale su cui poggia la
democrazia liberale.

Inoltre, si potrebbe rilevare che I’affermazione dell’eguaglianza biotica, secondo
cui tutti gli organismi e le entita nell’ecosfera sono uguali nel loro valore intrinseco in
quanto parti di un tutto interrelato, non pud che comportare 1’affermazione della nostra
totale immanenza alla natura, con la conseguente rinuncia a pronunciare giudizi di
valore, a differenziare, sul piano assiologico ¢ normativo, tra modelli di vita naturale,
nella proiezione che possono avere per la nostra condotta, al fine di determinare le
condizioni di “vita buona”. La sacralizzazione dell’armonia naturale del mondo rischia
di mettere in forse la stessa posizione dell’uomo come soggetto morale, di vanificare le
stesse condizioni dell’esercizio della moralita che prevede una specifica attivita elettiva
di oggetti. Addirittura, nell’ecologia profonda, anziché un superamento del pensiero
dualistico (uomo/natura; spirito/corpo; natura/cultura), si ha ’approdo a un altro
dualismo, questa volta di segno opposto: dalla parte del valore stanno la vita, la natura,
la corporeitd; dalla parte del disvalore la cultura, la scienza, la razionalita*®. Un’etica
che considera moralmente colpevole I’abbattimento di un albero al pari dell’omicidio di
un uomo, rivela la sua debolezza e la sua contraddizione, perché il principio di
eguaglianza non implica che si debbano trattare indistintamente, allo stesso modo, tutti

gli interessi coinvolti*®. Se si considerasse ugualmente grave I’omicidio di un uomo e

38 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet,
Thoreau, Gandhi, cit., pp. 30-31.
3% M. ARAMINI, La Terra ferita. Etica e ambiente, cit., p. 121.

104



I’abbattimento di un albero avremmo una violazione del principio di uguaglianza® e
quindi un sistema basato sull’egualitarimo*’. Questa posizione, di quasi
personalizzazione della natura, indebolisce la sua possibilita di essere rispettata, perché
toglie all’'uomo la responsabilita di essere I’amministratore e il custode del mondo
naturale. La stessa famosa teoria di Aldo Leopold, denominata Etica della terra,
propone una concezione totalmente olistica della morale*’. Questo approccio va
incontro a esiti socialmente assurdi, poiché finisce col ritenere opportuna qualunque
drastica riduzione della presenza umana. Non a caso, proprio all’interno di queste
concezioni, € sorta I’idea dell’'uomo come “cancro del Pianeta”, cosi indicato da James
Lovelock®. Anche dal punto di vista morale si hanno esiti paradossali, poiché si arriva a
definire il bene morale in modo tale che non solo 1’agente morale viene neutralizzato ma
addirittura rimosso**.

All’interno dell’antropogenismo metaetico 1’etica del rispetto, ispirata
all’“umanesimo ecologico”, riconosce i diritti/interessi morali anche alle specie non
umane e insiste sui valori di cui I'uomo pud godere se preserva le risorse naturali,
mantenendone 1 caratteri e I’integrita e permettendo che membri del mondo non umano
seguano i loro modelli caratteristici di esistenza®.

Quando si parla di umanesimo e di ecologismo si pensa erroneamente a due termini che

si pongono in posizione di antitesi. Cido deriva da un doppio equivoco: quello che

4071 concetto di uguaglianza consiste nella condizione di cose o persone che siano uguali tra loro, a parita
di qualita o attributi. Questo implica che situazioni uguali siano giudicate in modo uguale ¢ situazioni
diverse siano giudicate in modo diverso. Per ulteriori informazioni si veda: P. PERLINGIERI, Istituzioni di
diritto civile, Napoli, E.S.1., 2020, p. 27.

4111 concetto di egualitarismo consiste nella condizione di cose o persone che siano uguali tra loro, a
prescindere se 1’oggetto della valutazione sia caratterizzato da uguaglianza. Questo implica che situazioni
uguali siano giudicate diversamente e situazioni diverse siano giudicate in modo uguale. Per ulteriori
informazioni si veda: P. PERLINGER], Istituzioni di diritto civile, cit., p. 27.

2 Cfr. A. LEOPOLD, L Ethique de la terre, trad. fr., Paris, Editions Payot, 2019.

43 Cfr. J. LOVELOCK, La rivolta di Gaia, trad. it., Milano, Rizzoli, 2006.

4 Cfr. G. GAGLIANO, Problemi e prospettive dell’ecologia radicale e dell’ecoterrorismo, Roma, Aracne,
2012; Cfr. J. LOVELOCK, La rivolta di Gaia, cit.; Cfr. J. RUSSELL, C. RONALD, Aldo Leopold, Book on
Demand Ltd., 2013.

45 1. BATTAGLIA, Un etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit.,
p. 162.

105


https://www.ibs.it/ebook-inglese/editori/%C3%A9ditions-payot

identifica 'umanesimo con un antropocentrismo forte (ideologia del dominio) e quello
che identifica I’ecologismo con un fondamentalismo antiantropocentrico (ideologia
della sottomissione). Da qui nascono le idee simmetriche di un umanesimo
necessariamente anti-ecologico, attestato sulla convinzione che occorra difendere
I’'uomo e 1 suoi valori contro la sacralizzazione della natura; e di un ecologismo
necessariamente antiumanistico, persuaso che, per difendere la natura, occorra mettere
sotto accusa la tradizione stessa dell’Occidente. In realtd non occorre essere
fondamentalisti per condannare lo sfruttamento della natura, né aderire
all’antropocentrismo per difendere la dignita dell’'uomo: si correrebbe, altrimenti, il
rischio d’immaginare preoccupati gli uni, esclusivamente dei diritti umani, gli altri, dei

diritti della natura®.

«In realta ¢ possibile postulare un umanesimo ecologico, a
condizione che I’'umanesimo divenga consapevole che [’esclusiva concentrazione
sull’uomo significa solo immiserimento, atrofia del nostro essere, disumanizzazione e
che I’ecologismo tematizzi in senso critico I’attitudine della fondamentale unita del
vivente, riconoscendo che I’estensione della sfera etica oltre la specie umana ¢ il
prodotto di un’evoluzione di autocoscienza che & propria dell’'uomo»*’. A tal proposito,
gia Michelet metteva in evidenza che il superamento dell’antropocentrismo non ha un
effetto antiumanistico. Egli sosteneva che, partendo da una visione complessiva e da
una comunanza di destino tra uomo e natura, dobbiamo impegnarci a mettere in
relazione le questioni relative all’ambiente, al mondo animale, alla qualita stessa della
vita, con quelle attinenti il mondo umano*®. La via da seguire & quella di una cultura del
rispetto, nutrita della consapevolezza che oggi non si tratta tanto di dominare la natura,

quanto di dominare il dominio della natura. Al riguardo, fondamentale ¢ compiere uno

sforzo anticipatorio di ragione e di immaginazione che includa la previsione degli effetti

46 ID., Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, Thoreau, Gandhi,
cit., p. 19.

471D., Un etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit., p. 166.

48 Cfr. J. MICHELET, La montagna, trad. it., Genova, Il Nuovo Melangolo, 2001.

106



a lungo termine delle operazioni umane sul sistema planetario, sulle generazioni future,
sulle altre specie®.

Alla luce di tali premesse, la soluzione per garantire un’effettiva protezione delle
generazioni future ¢ sicuramente rappresentata dall’etica dei limiti, di ispirazione
antropocentrica. Poi, un’alternativa ¢ costituita dall’etica del rispetto, rientrante
nell’antropogenismo metaetico, in quanto questa lascia all’'vomo [’esclusivita di
attribuire un valore intrinseco a tutti quei soggetti ritenuti meritevoli di tutela (anche alle
generazioni future), a prescindere dalla capacita di reciprocare.

Tuttavia, in quest’ultimo caso, occorre considerare che ci si espone maggiormente di
essere tacciati di paternalismo®, in quanto tutti i diritti dell’'uomo sono storicamente

discesi da un approccio antropocentrico>’.

4 | macro argomenti antropocentrici detrattivi per la non responsabilita

intergenerazionale: etica della frontiera

All’interno dell’antropocentrismo, prima di affrontare 1 principali argomenti volti a
cercare di garantire un’effettiva protezione delle generazioni future, risulta opportuno
esaminare quelli privi di un’ottica intergenerazionale. In virtu di cio ¢ possibile farli
rientrare nell’alveo dell’etica della frontiera, esaminata precedentemente. Peraltro, in
questo modo, sara piu facile comprendere le fragilita di queste posizioni, nonché gli
ostacoli da superare per riconoscere alle generazioni future valore giuridico.
Nell’ambito degli approcci volti a non riconoscere una responsabilita
intergenerazionale, allo stato attuale dell’arte ¢ possibile individuarne sei macro

argomenti:

4 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet,
Thoreau, Gandhi, cit., p. 27.

50 A. PISANO, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., p. 163.

3 Cfr. N. BOBBIO, L ’eta dei diritti, Torino, Einaudi, 1990.

107



1. della provvidenza divina;

dell’astuzia della ragione;

della rilevanza del presente e dell’irrilevanza etica del futuro;
dell’assenza di empatia;

della relazionalita degli obblighi;

A

della nostra ignoranza>2.

4.1 Argomento della provvidenza divina

E I’argomento che interpreta il Vangelo (Matteo, 6:34) per sostenere che del futuro
I’'uvomo non ¢ moralmente responsabile in quanto ad esso provvede la divina
provvidenza®®. Si tratta, tra I’altro, di un argomento trattato anche da Sant’Agostino e
che viene ripreso, nel XVI secolo, da Francesco Bacone il quale afferma che «l’uomo
deve perseguire obiettivi giusti nel presente, e lasciare il futuro alla divina
provvidenza»?.

La fragilita di tale tesi ¢ legata al fatto che, pur dando per buono che nel futuro
provvede la divina provvidenza, deresponsabilizza totalmente I’agire umano nel
presente. In sostanza le azioni presenti risultano scollegate dai riflessi futuri. In realta
proprio I’argomento evangelico, al quale si rifa peraltro oggi Papa Francesco, chiama in
responsabilita I’uomo nel suo agire quotidiano. Del resto Bacone, il quale a sua volta si
rifa a Sant’ Agostino, afferma che «l’uomo deve perseguire obiettivi giusti nel presente.
Conseguentemente, la tesi in questione ¢ destinata a crollare miseramente rifacendoci

proprio alla tradizione Biblica, in particolare al Libro della Genesi, dove si afferma che

«Dio pose I'uomo e la donna sulla Terra perché la coltivassero e la custodissero» (cfr

2,15).

52 Cfr. G. PONTARA, Etica e generazioni future, Roma, Mincione Edizioni, 2021.
33 Ivi, p. 55.
% Cfr. F. BACONE, Scritti filosofici, trad. it., Torino, U.T.E.T., 2016.

108



A tal proposito Papa Francesco si pone le domande seguenti: «che cosa vuol dire
coltivare e custodire la Terra? Noi stiamo veramente coltivando e custodendo il Creato?
Oppure lo stiamo sfruttando e trascurando? Il verbo coltivare mi richiama alla mente la
cura che I’agricoltore ha per la sua Terra perché dia frutto ed esso sia condiviso: quanta
attenzione, passione e dedizione! Coltivare e custodire il Creato ¢ un’indicazione di Dio
data non solo all’inizio della storia, ma a ciascuno di noi; ¢ parte del suo progetto; vuol
dire far crescere il mondo con responsabilita, trasformarlo perché sia un giardino, un
luogo abitabile per tuttin®®>. Su questa concezione di vita ¢ improntata I’enciclica
Laudato si. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, interamente dedicata al
tema dell’ecologia, che vuole smuovere le coscienze umane a prendere consapevolezza
di come I’ambiente non sia qualcosa di avulso e distante dall’'uomo ma che, al contrario,
produce inevitabili ripercussioni sulle generazioni presenti e future. Per questo richiede
un’azione concreta da parte di ognuno di noi e viene definita, dallo stesso Papa

Francesco, come un’enciclica essenzialmente sociale>®.

4.2 Argomento dell astuzia della ragione

Con Dl’argomento in questione si fa leva sulla nozione hegeliana di “astuzia della
ragione”’ o su quella smithiana di “mano invisibile”*8. In virtd di cio si sostiene che
non si ¢ responsabili nei confronti delle generazioni future in quanto il loro destino ¢

determinato da forze operanti in modo tale per cui, dalle nostre azioni ed interazioni,

35 Per ulteriori informazioni sull’Udienza Generale tenuta in Piazza San Pietro il 5 giugno 2013, si veda
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2013/documents/papa-
francesco_20130605_udienza-generale.html (data ultima consultazione 31/03/2025).

56 Cfr. FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, cit.

57 Si tratta di quel particolare processo attraverso il quale la ragione agisce in modo sottile e complesso
per raggiungere i suoi obiettivi. Cfr. F. HEGEL, Lezioni sulla storia della filosofia, trad. it., Roma-Bari,
Laterza, 2013.

8 Si tratta di quella concezione in base alla quale esiste una tendenza del mercato libero di regolarsi
autonomamente attraverso i meccanismi della competizione, della domanda e dell’offerta. Cfr. A. SMITH,
La ricchezza delle nazioni, trad. it., Torino, U.T.E.T., 2017.

109


https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2013/documents/papa-francesco_20130605_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2013/documents/papa-francesco_20130605_udienza-generale.html
https://www.ernesto.it/faq/cosa-intende-hegel-con-l-espressione-astuzia-della-ragione
https://www.ernesto.it/faq/cosa-intende-hegel-con-l-espressione-astuzia-della-ragione

scaturiscono sempre effetti che nel medio e lungo periodo sono largamente positivi. Le
generazioni successive stanno sempre meglio di quelle che sono venute prima e il
progresso dell’umanita & cosi sicuramente garantito>°.

La debolezza dell’argomento dell’*‘astuzia della ragione” o della “mano
invisibile” ¢ notevole in quanto ¢ sufficiente pensare a tutte quelle situazioni nelle quali
una collettivita di individui agisce in modo tale per cui, qualunque singola azione di
ciascun individuo considerata per s¢€, risulta razionale in quanto massimizza 1 utilita
attesa del singolo agente, ma I’insieme delle singole azioni compiute da ciascun
individuo produce esiti deleteri o, addirittura, disastrosi per la collettivita. Di fatto le
misure necessarie per risolvere in modo ottimale tali situazioni sono quelle che portano
ad un’ampia condivisione tra gli individui coinvolti. Queste misure, evidenzia il filosofo
Giuliano Pontara, sono sostanzialmente di tre tipi:

1. educative, che conducono alla interiorizzazione, da parte di tutti o della grande
maggioranza dei soggetti, di determinate norme che prescrivono un agire
solidale in vista dei benefici che producono a favore di tutti;

2. coattive, che si impongono sui singoli individui anche contro la loro volonta;

3. miste, costituite dalla combinazione delle misure ai punti precedenti.

Senza queste “astuzie della ragione” il nostro agire collettivo rischia di mettere
sempre piu in pericolo, oltre agli interessi di un’intera generazione e di quelli dei propri

figli, anche vitali interessi di molte generazioni future®.

59 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 56.
5 lvi, pp. 56-57.

110



4.3 Argomento della rilevanza del presente e dell’irrilevanza etica del futuro

Questo argomento parte dalla premessa di valore per cui, a livello individuale, non ¢
irrazionale preferire una esperienza piacevole nel presente ad una esperienza molto piu
piacevole in futuro. Di converso non ¢ irrazionale preferire di non soffrire ora, anche se
cid comporta soffrire molto di piu in futuro. Piu in generale, si ritiene che non ¢
irrazionale sacrificare un qualsiasi proprio vantaggio o bene futuro, al fine di godere di
un vantaggio o bene, per quanto minore, nel presente. Conseguentemente questo
principio vale, non solo per ogni individuo, ma anche per una collettivita di individui,
ivi compresi quelli appartenenti alla stessa generazione, ragion per cui non ¢ in alcun
modo irrazionale per una qualsiasi generazione preferire il proprio bene a quello di
generazioni future®’. Contro questo argomento, rifacendoci a Giuliano Pontara, &
possibile addurre tre obiezioni.

La prima ¢ che, anche se si concede la premessa maggiore per cui non ¢
irrazionale preferire un proprio godimento, o la realizzazione di un proprio valore
immediato, ad un proprio maggiore valore in futuro, da cid non segue che sia
moralmente giustificato farlo. Del resto € lapalissiano che la nozione di razionalita e di
moralitd non sono necessariamente strettamente connesse®?.

La seconda obiezione riguarda il fatto che, anche concedendo che non ¢ né
irrazionale né immorale per qualsiasi individuo preferire un proprio bene o vantaggio
presente ad un proprio maggiore bene o vantaggio futuro, da cid0 non segue
necessariamente che sia moralmente giustificato per una collettivita di individui
esistenti ad un certo momento preferire sempre il proprio bene a quello di una
collettivita di altri individui esistenti in futuro. Cid che ¢ razionale, e magari anche

moralmente permesso fare nei confronti di sé stesso e del proprio futuro, non ¢

1 lvi, p. 57.
62 Jvi, p. 58.

111



necessariamente razionale o moralmente giustificato farlo quando sono in gioco anche
gli interessi di altri esseri umani presenti e futuri®.

La terza obiezione si rivolge ancora contro la premessa maggiore e consiste nel
rilevare come questa premessa si scontri con quello che ¢ possibile chiamare il principio
di irrilevanza del fattore temporale®. Questo principio ¢ stato formulato in modo molto
chiaro da Henry Sidgwick il quale dichiara: «La mera differenza di priorita o
posteriorita nel tempo non costituisce un fondamento ragionevole per avere maggiore
riguardo per la coscienza esistente ad un certo momento piuttosto che ad un altro»®’.
Dopo oltre mezzo secolo Rawls ribadisce il medesimo principio: «La semplice
collocazione temporale, o la distanza dal presente, non ¢ una ragione per preferire un

momento a un altro»®®,

4.4 Argomento dell ‘assenza di empatia

Il quarto argomento fa leva sui limiti di empatia nei confronti delle generazioni future.
In particolare si evidenzia che non si ha nessun obbligo morale nei loro confronti, in
quanto non ¢ possibile identificarsi con esse, 0 comunque essere motivati in modo tale
da prendere in considerazione equanimemente 1 loro interessi. Pitl precisamente esso si
fonda su due premesse che richiedono di essere approfondite®’.

La prima ¢ che se non vi ¢ un desiderio di promuovere il bene delle generazioni
future, nessun argomento, per quanto razionale, potra indurre individui appartenenti ad
una generazione esistente in un certo periodo a fare quei sacrifici che possano essere
necessari per salvaguardare gli interessi dei posteri. Affinché vi sia un tale desiderio vi

deve essere una notevole empatia, una capacita di identificazione con i posteri, una

63 1bidem.

% lbidem.

5 Cfr. H. SIDGWICK, The Methods of Ethics, London-New York, Macmillan, 1907.
% Cfr. J. RAWLS, Una teoria della giustizia, trad. it., Milano, Feltrinelli, 2017.

7 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 60.

112


https://www.ibs.it/ebook-inglese/autori/sidgwick-henry

capacita di vedere le cose ponendosi dal loro punto di vista, dal punto di vista dei loro
interessi o desideri®.

La seconda premessa sostiene che la nostra capacita d’identificazione con gli
altri non ¢ illimitata. E possibile identificarsi solo con coloro che sono piul vicini per
legami di affetto, o per legami culturali, e magari anche con quelli che sono vicini nello
spazio e nel tempo. Ma non ¢ possibile identificarsi con coloro che vivranno sul pianeta
tra cento o tremila anni®. Autori appartenenti a questo filone di pensiero, come gli
economisti Thomas H. Thompson e Robert Louis Heilbroner, mettono in evidenza che
viene meno la ragione per preoccuparsi delle conseguenze che le nostre azioni
potrebbero avere sui loro interessi’’.

Contro tali assunti ¢ possibile sollevare almeno tre obiezioni.

La prima obiezione riguarda la premessa per cui ’'unico fattore in grado di
motivarci a fare scelte che tengano imparzialmente presenti gli interessi delle
generazioni future sarebbe la nostra empatia nei loro confronti. A tal proposito ¢ da
rilevare che I’empatia nei confronti degli altri non ¢ 1’unico fattore in grado di motivare
un nostro comportamento morale nei loro confronti. Infatti si puod essere motivati a
mantenere una promessa ad una persona, anche nell’ipotesi in cui il mantenimento della
stessa richiede un notevole sacrificio, pur non identificandoci affatto con quella persona,
ma per il semplice fatto che pud essere ritenuto un dovere morale mantenere le
promesse assunte. Conseguentemente si pud essere motivati a fare certe azioni
favorevoli alla posteriorita e che richiedono un sacrificio nel presente, in quanto si puo
ritenere che quelle azioni siano doverose’!.

La seconda obiezione riguarda la premessa minore. Innanzitutto va effettuata

un’analisi ermeneutica sul concetto di individui futuri e distinguere tra individui

88 Jvi, p. 60.

 Ivi, p. 61.

70°T. H. THOMPSON, Are We Obligated to Future Others?, in E. PARTRIDGE (a cura di), Responsibilities
To Future Generations, New York, Prometheus Books, 1981, pp. 195-202; Cfr. R. L. HEILBRONER, An
Inquiry into the Human Prospect, New York, Norton, 1974.

"I G. PONTARA, Etica e generazioni future, pp. 61-62.

113



meramente possibili, individui possibili e individui futuri. Quelli meramente possibili
sono quei soggetti che ogni coppia di genitori pud mettere al mondo, oltre a quelli gia
generati. Gli individui possibili sono tutti quelli che se esistono o meno dipendera dalle
scelte che faranno determinati individui che gia esistono. Infine quelli futuri sono tutti
gli individui possibili che di fatto esisteranno in questo o quel lasso di tempo futuro. Da
cid non segue che sia impossibile o difficile identificarsi con individui che
effettivamente esisteranno in futuro, pur non sapendo quali saranno e quando
esisteranno. Inoltre, non si puo escludere che, anche attraverso un processo educativo, le
nuove generazioni imparino ad allargare la loro capacita d’identificazione in modo tale
da abbracciare anche generazioni d’individui futuri’?.

La terza obiezione riguarda la constatazione che, pur dando per buona la tesi in
questione e visto che le motivazioni morali potrebbero non essere sufficienti, ¢ possibile
ricorrere a misure coercitive di tipo giuridico. Se razionalmente si accetta che in linea di
principio gli interessi dei posteri contano, imparzialmente, quanto quelli delle
generazioni presenti, allora, pur non riuscendo ipoteticamente a identificarci con essi,
dovremmo anche razionalmente accettare che ¢ giustificato imporre coattivamente
quelle misure ritenute necessarie a salvaguardare in modo equanime 1 loro interessi,
quantomeno quelli fondamentali. Questo, tra 1’altro, non ¢ contrario al principio

kantiano che dovere implica potere’.

4.5 Argomento della relazionalita degli obblighi

L’argomento della relazionalita degli obblighi puo essere inteso sia in termini morali,
sia in termini giuridici. Con riferimento al primo modo d’intenderlo ci si rifa ad una

teoria deontologica degli obblighi morali che ¢ possibile chiamare “deontologismo

relazionale”. Secondo tale teoria vi ¢ una pluralita di obblighi morali fondamentali,

2 Ivi, p. 62.
3 Ivi, p. 63.

114



ciascuno dei quali vale nei confronti d’individui specifici con i quali ci si trova in
determinate relazioni eticamente rilevanti e all’interno dei quali non vi sono altri
obblighi. In sostanza 1’argomento ¢ che tutti gli obblighi morali cui si soggiace hanno
come loro fondamento un complesso sistema di relazioni. Conseguentemente, nessuna
di queste ultime sussiste tra un qualsiasi soggetto esistente ad un certo momento ed un
qualsiasi altro soggetto appartenente ad una qualche generazione futura con cui egli non
viene direttamente in contatto. L’argomento in esame si scontra con tutti quei temi etici
1 quali, al contrario di esso, comportano che nessun obbligo ¢ di natura relazionale. 11
riferimento ¢, ad esempio, alle varie forme dell’argomento utilitaristico secondo il quale
vi ¢, fondamentalmente, un unico obbligo morale, ossia quello di agire in modo tale da
produrre le migliori conseguenze possibili’*. Guido Fasso mette in luce come si tratta di
una tesi strettamente legata all’empirismo e percio antichissima (la si ritrova espressa
con parole pressoché identiche a quelle di Bentham presso Aristotele), appartiene alla
tradizione della filosofia morale inglese, ma ¢ frequente anche nel pensiero illuministico
continentale come nel caso di Beccaria il quale esercitdo un forte influsso nel pensiero
benthamiano’. In sostanza I’argomento delineato incappa nell’obiezione di essere
fondato su una teoria degli obblighi morali che appare limitata in modo piuttosto
gratuito. Infatti, risulta piu sensibile la tesi per cui vi sono cose che ¢ moralmente
proibito fare agli altri, al di fuori di ogni particolare relazione che intercorra tra noi ed
essi, ivi compresa la relazione di appartenenza ad una stessa comunitd morale: per
esempio ucciderli, o infliggere loro gravi sofferenze senza che essi ci abbiano in alcun
modo danneggiati o minacciati’®.

Passando all’aspetto della relazionalita degli obblighi in termini giuridici, questo
contiene 1’argomento principe dei detrattori per giungere a sostenere 1’impossibilita di
giustificare obblighi di carattere intergenerazionale. Tale impossibilita deriverebbe dalla

non esistenza, in quanto non ancora nati, di quei soggetti con i quali dovrebbe sussistere

" Ivi, pp. 63-65.
7> G. FAssO, Storia della filosofia del diritto. 111 Ottocento e Novecento, cit., p. 53.
76 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 65.

115



una relazionalita di obblighi. Infatti ¢ proprio da tale tesi che dipartono prospettive
paradigmatiche come quella di Wilfred Beckerman, il quale propone un vero e proprio
“sillogismo” a sostegno di un’impossibilita giuridica di attuare una teoria della giustizia
intergenerazionale. In particolare egli sostiene che le generazioni future, ossia le
persone non ancora nate, non possono essere titolari di diritti. Qualsiasi teoria della
giustizia, implica un conferimento di diritti a delle persone’’. Questa posizione riprende
sostanzialmente la visione di autori influenti come Ruth Macklin e Richard T. De
George che gia negli anni Ottanta trovavano il loro centro di gravita nella prospettiva
secondo cui i posteri, in quanto soggetti non identificabili, non possono essere ritenuti
propriamente titolari di diritti e, in quanto indeterminati, non possono essere considerati
propriamente avere interessi. Implicazioni, queste, che conducono alle conclusioni
racchiuse nelle analisi di Gustavo Zagrebelsky’®. Quest’ultimo sostiene che parlare di
diritti delle generazioni future non ¢ affatto coerente e, quando viene fatto, si finisce per
scivolare in una di quelle espressioni improprie che si usano per nascondere la verita”.
In virtt di cio afferma che: «le generazioni future, proprio perché future, non hanno
alcun diritto da vantare nei confronti delle generazioni precedenti. Tutto il male che puo
essere loro inferto, perfino la privazione delle condizioni minime vitali, non ¢ affatto
violazione di un qualche loro diritto in senso giuridico. Quando (e se...)
incominceranno ad esistere, 1 loro predecessori, a loro volta, saranno scomparsi dalla
faccia della terra, e non potranno essere portati in giudizio. I successori potranno
provare riconoscenza o risentimento, ma in ogni caso avranno da compiacersi o da
dolersi di meri e irreparabili fatti compiuti»®’. Da tale asserzione si deduce che solo il
timore di un giudizio dinnanzi ad un tribunale puo e deve indurre ad avere

comportamenti non deprecabili. Quindi vanno ignorate del tutto le norme sociali, il

7' W. BECKERMAN, The impossibility of a theory of intergenerational justice, in J. TREMMEL, Handbook
of Intergenerational Justice, Cheltenham, Edward Elgar Publishing, 2006, p. 53.

8 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., p. 100.

" G. ZAGREBELSKY, Senza adulti, Torino, Einaudi, 2016, pp. 85-86.

80 ID., Diritto allo specchio, Torino, Einaudi, 2018, p. 109.

116



principio di responsabilita®' di cui parla Hans Jonas, di giustizia intergenerazionale®? di
cui parla Papa Francesco, o, semplicemente, quel sano sentimento di autocritica che
ogni soggetto morale dovrebbe avere e che ci differenzia realmente dagli animali®*?
Inoltre, emerge un’insanabile grande incongruenza che si scontra con la realta. Infatti,
egli considera le generazioni come se si susseguissero una per volta, senza sovrapporsi
tra di loro. Per essere piu chiari pud essere utile riprendere le parole di David Gauthier
quando afferma che: «Le generazioni dell’'umanita non marciano dentro e fuori il
palcoscenico della vita in un sol colpo, come se su tale palcoscenico ci fosse una
generazione per volta. Ogni persona, invece, interagisce anche con le altre piu anziane o
piu giovani, entrando cosi in una linea continua d’interazione, che si estende dal passato
remoto fino al futuro piu lontano dell’'umanita»®®. Inoltre, proprio in virtu di tale
constatazione, evidenzia come non convenga non considerare le esigenze
intergenerazionali. Infatti, anche quando non immediatamente provviste di potere
contrattuale lo acquisteranno progressivamente, potendosi in futuro anche rivalere

sull’eventuale comportamento sconsiderato dei pit anziani®.

4.6 Argomento della nostra ignoranza

L’argomento della nostra ignoranza (sul futuro) spesso viene utilizzato per non
assumersi responsabilita ed essere liberi di operare senza preoccuparsi delle
conseguenze che ricadono nel futuro. Tale argomento parte dalla premessa per cui il

problema della nostra responsabilita nei confronti delle generazioni future ¢ quello di

81 Cfr. H. JONAS, Il principio responsabilita. Un etica per la civilta tecnologica, trad. it., Torino, Einaudi,
20009.

82 FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, cit., pp. 153-154.

8 Darwin, con riferimento alle diversita scientificamente provate insite tra uomini e animali, mette in
evidenza che la differenza d’intelligenza ¢ solo di grado e non di genere. Cid che davvero differenzia
I’'uomo dagli animali ¢ la moralita. C. R. DARWIN, L ‘origine dell’uomo e la selezione sessuale, trad. it.,
Roma, Newton&Comton, 2003, p. 458.

8 D. GAUTHIER, Morals by Agreement, Oxford, Clarendon Press, 1986, p. 299.

8 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., p. 81.

117



creare un mondo che sia gradito a coloro che lo abiteranno dopo di noi. In virtu di cio si
evidenzia come nulla ¢ possibile sapere su quali saranno gli interessi, le preferenze, i
valori, 1 desideri e la stessa concezione di bene che avranno coloro che verranno dopo di
noi. Inoltre, non ¢ possibile sapere i modi in cui le nostre azioni possano incidere su tale
concezione di bene. In virtu di quanto evidenziato, autori come M. P. Golding e J.
Passmore, sostengono che non ¢ possibile avere alcuna responsabilita morale nei
confronti delle generazioni future®¢.

Con riferimento a Golding, egli sostiene che «tanto piu ¢ distante la generazione
su cui focalizziamo la nostra attenzione, tanto piu ¢ improbabile che noi abbiamo un
obbligo di promuovere il suo bene»®’. In sostanza, la sua tesi si basa sull’assunto che
non conoscendo le condizioni di vita delle generazioni future remote, non siamo in
grado di formare nei loro confronti delle preferenze razionali.

In merito a Passmore, pur sostenendo che «non dobbiamo mai agire in modo tale
da danneggiare sicuramente la posteriorita», afferma che, non essendo in grado di
stabilire in modo soddisfacente le probabilita di incidere negativamente sui posteri, ¢
lecito ignorare i1 possibili danni che possiamo loro arrecare, specie se i1 danni
ricadrebbero sui presenti ove si prendesse in considerazione i loro interessi®®. Dunque
I’autore, pur mostrando inizialmente maggiore sensibilitd nei confronti dei posteri
rispetto a Golding, giunge anche egli ad una sostanziale irresponsabilita nei confronti
delle generazioni future e soprattutto di quelle piu remote.

Anche in questo caso gli argomenti evidenziati non sono esenti da criticita.
Infatti, Giuliano Pontara evidenzia come, nel caso di Golding, non viene effettuata
alcuna distinzione tra desideri, preferenze, valori estrinseci o strumentali. In virtu di cio
si potra anche concedere che non ¢ possibile sapere nulla in merito alle preferenze,

desideri e valori estrinseci dei posteri in un futuro remoto. Tuttavia, ¢ possibile

8 M. P. GOLDING, Obbligations to Future Generations, in “The Monist”, 1972, p. 85; Cft. J. PASSMORE,
La nostra responsabilita per la natura, trad. it., Milano, Feltrinelli, 1986.

87 M. P. GOLDING, Obbligations to Future Generations, cit., p. 98.

88 Cfr. J. PASSMORE, La nostra responsabilita per la natura, cit.

118



sostenere che, indipendentemente da tutto, essi avranno necessariamente bisogno di
soddisfare quelle nostre stesse esigenze che, nel campo economico, prendono il nome di
bisogni primari: ambiente salubre, cibo a sufficienza, un certo spazio in cui muoversi,
energia, conoscenze scientifiche, ecc. A conferma di cio ¢ sufficiente volgere lo sguardo
nella storia dell’'uomo per appurare che i bisogni primari dell’'uomo sono stati
sostanzialmente i medesimi e cid costituisce una buona ragione per ritenere che anche in
un futuro remoto le necessita non cambieranno®.

Con riferimento a Passmore e continuando il ragionamento di Pontara ¢ possibile
sollevare tre critiche. La prima ¢ connessa al fatto che non ¢ vero che la nostra
incertezza, circa gli effetti che le nostre scelte possono avere sulle generazioni future
anche distanti, non ¢ cosi grande come viene sostenuto. Basti pensare agli effetti assai
gravi che le scorie radioattive, o delle azioni collettive che contribuiscono al cosiddetto
effetto serra, sono in grado di generare in tempi molto lontani. Inoltre, in certi casi
risulta essere possibile calcolare le probabilita. La seconda critica riguarda il fatto che
anche laddove la probabilita di arrecare gravi danni alle generazioni future pit remote
non sia in alcun modo calcolabile, ma non sia pari a zero, non sembra vero che non ci
sia alcuna possibilita di stabilire in modo razionale come agire tenendo presenti 1 lori
interessi primari. Infine occorre rilevare come sulla base delle critiche mosse € possibile
fondare una tesi opposta a quella della non responsabilita. Infatti, proprio in virtu della
nostra ignoranza sul futuro, proprio perché si tratta di lasciare un mondo gradito alle
generazioni future e proprio perché nulla sappiamo circa cio che sara gradito ad esse e
circa le probabilita con cui le nostre azioni incideranno su di esse, abbiamo un obbligo
di agire oggi in modo tale da non precludere opportunita e lasciare un ventaglio quanto
piu vasto possibile di opzioni. Chiaramente evitando costi troppo gravosi € non

compensati a noi stessi e alle generazioni pitl prossime®’.

8 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 67.
% vi, cit., pp. 67-69.

119



5 | macro argomenti antropocentrici istitutivi della responsabilita

intergenerazionale: etica dei limiti

Agli albori del dibattito sulle generazioni future e sul rapporto intergenerazionale, non ¢
stato adottato il linguaggio dei diritti. Tuttavia, Attilio Pisano evidenzia come, tali primi
approcci hanno il merito di aver superato le obiezioni dell’irrilevanza morale delle
generazioni future e di stabilire un contatto intergenerazionale giustificato su basi
etiche’!. Negli ultimi anni, grazie alle scelte politiche e normative attuate in ambito
costituzionale e internazionale, il legame intergenerazionale assume sempre piu la veste
di un legame etico-normativo, fondato, prioritariamente, sul principio di
responsabilita®>. Quest’ultimo, come emerso in precedenza, si muove opportunamente
all’interno di opzioni antropocentriche, perché il riconoscimento di un principio di
responsabilitd intergenerazionale ha come scopo diretto la tutela degli interessi
dell’'uvomo futuro, solo indirettamente quelli della natura®. Pertanto si & nell’alveo
dell’etica dei limiti, esaminata precedentemente. Pero, occorre rilevare che a fronte di
questo consenso diffuso e generalizzato si pone il problema d’individuare il linguaggio
normativo pill adeguato per regolare i rapporti intergenerazionali®. In virtu di cio,
seguendo il percorso storico avuto nel corso del tempo, risulta utile esaminare lo stato
attuale dell’arte dividendo 1 principali approcci in sei macro argomenti:

1. contrattualistico;
utilitaristico;
giusnaturalistico;
reciproco-indiretto;

reciproco-asimmetrico;

A

misericordioso.

o1 A. PISANO, Generazioni future, cit., p. 512.

221D., Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., pp. 134-135.
% ID., Generazioni future, cit., p. 510.

%41D., Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., p. 135.

120



Occorre precisare che tali argomenti, sebbene risultino significativi al fine
d’individuare una fonte di legittimitd intergenerazionale, non riescono a costituire

un’autentica via di uscita all’annosa questione di cui si sta discorrendo.

5.1  Argomento contrattualistico: tra contractualist e contractarian

Nell’ambito dell’argomento contrattualistico ¢ possibile distinguere due filoni di
pensiero: da un lato quello contractualist (contrattualista), dall’altro quello
contractarian (contrattarianista). Nel primo caso il contratto e I’interazione degli attori
in esso agenti, si ha sulla base del rispetto di principi morali preliminari; nel secondo si
ha una visione del contratto come forma di comportamento cooperativo a cui gli
individui aderiscono mossi dall’esclusivo interesse personale in vista dell’ottenimento
di un vantaggio reciproco”.

Nell’ambito del primo approccio, ossia contrattualista, emerge la figura di John
Rawls che nell’opera A Theory of Justice’® giunge al reperimento di un principio di
giustizia attraverso una procedura basata su un accordo razionale effettuato da individui
posti in una condizione di decisione ideale, a sua volta, contrassegnata da equita e
imparzialita. Infatti, 1 decisori si dovrebbero trovare nella “posizione originaria”, ossia
una condizione puramente ipotetica, nella quale nessuno conosce il suo posto nella
societa, la sua posizione di classe o il suo status sociale, la sua concezione del bene, la
propria propensione psicologica, la sua intelligenza, le sue doti naturali, la sua forza e
simili. Inoltre, non sapendo nulla della propria specifica identita, della generazione in
cui capitera di nascere, dello stadio di civilta della propria societa e non aventi alcuna
preferenza temporale pura’’. L’unica informazione nota ai soggetti, al fine di

ottemperare alle condizioni basilari per entrare in accordo, ¢ quella costituita dal sapere

% F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, Brescia, Editrice Morcelliana, 2021, pp. 62-63.

% QOpera originaria pubblicata nel 1971 e tradotta in italiano, per la prima volta, nel 1999;
successivamente verra ulteriormente aggiornata. Cfr. J. RAWLS, Una teoria della giustizia, cit.

7 A. PISANO, Generazioni future, cit., p. 513.

121



di essere contemporanei gli uni degli altri®®. L’utilizzo di questa procedura

3

contrattualistica, attraverso quello che Rawls definisce “velo d’ignoranza”, ha la
funzione di assicurare che nella scelta dei principi su cui ci si accorda nessuno venga
avvantaggiato o svantaggiato dal caso naturale o dalla contingenza delle circostanze
sociali®.

Con riferimento all’idea di giustizia in senso intergenerazionale, viene introdotto
il concetto del giusto risparmio a favore delle generazioni future. Secondo la concezione
rawlsiana, tutte le generazioni si accorderebbero nel sopportare, ciascuna di esse,
un’equa quota dell’onere nell’obiettivo di realizzare e mantenere una societa giusta.
Tuttavia, il fatto che la teoria imponga, agli individui presenti nella situazione
originaria, la consapevolezza di essere contemporanei implica che non si giunga alla
legittimazione di un principio di risparmio a favore dei posteri. Questa ¢ la ragione per
cui I’autore procede a ritoccare la sua teoria, facendo in modo che fosse in grado di
soddisfare il principio di giustizia intergenerazionale. Questa ¢ la ragione per cui
considera gli individui coinvolti nella situazione originaria non piu come singoli
individui motivati dal solo tornaconto personale, ma anche come capifamiglia. Quindi
soggetti che estendono il proprio interesse, in modo alquanto naturale, ai discendenti piu
prossimi. Nelle intenzioni di Rawls, I’interesse nei confronti degli altri non sfocia in un
altruismo (inconciliabile con la matrice contrattualistica), ma resterebbe confinato entro
I’ambito di interesse personale (quello dei capifamiglia); nel contempo, permette di
rispondere all’esigenza di una giustizia nei confronti delle generazioni future, rendendo
possibile la ricerca di un principio del giusto risparmio a loro beneficio!®.

A ben vedere si cade in contraddizione in quanto, in base ai presupposti
rigorosamente conformi ai dettami del velo d’ignoranza, per individui chiamati a

decidere su principi di giustizia intergenerazionale, la condizione in merito alla

condizione originaria dovrebbe essere tale per cui «la forza motivante deve essere data

% Cfr. J. RAWLS, Una teoria della giustizia, cit.
% A. PISANO, Generazioni future, cit., p. 513.
10 F G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., pp. 66-70.

122



dal fatto di sapere che solo quando usciranno dal velo d’ignoranza scopriranno di avere
veramente a cuore il benessere dei loro discendenti», il contesto che si presenta
attraverso la modifica dell’assunto motivazionale produce esattamente il contrario. In
sostanza, si inserisce anticipatamente ci0 che invece dovrebbe risultare solo per via
deduttiva. L operazione incoerente effettuata da Rawls ha come conseguenza ultima che
gli obblighi delle generazioni attuali verso quelle future non sono, in alcun modo, parte
di un principio di giustizia derivante in modo cogente dalle premesse della sua teoria,
ma essenzialmente il prodotto della benevolenza dei contemporanei verso i1 loro
discendenti. Inoltre, la modifica motivazionale rawlsiana introduce un chiaro postulato
comunitarista all’interno dell’impianto contrattulista; questione che detiene una elevata
problematicita, se si tiene conto di quanto il contrattualismo sia notoriamente
improntato a un’aspirazione di tipo universalista ed evidentemente anti-particolarista'®’.
David A. J. Richards, diretto allievo di Rawls, proprio alla luce delle incoerenze e delle
criticita della teoria del proprio maestro cerca di risolvere il problema dell’estensione
intergenerazionale del principio di giustizia, attraverso I’inclusione di tutte le
generazioni esistenti nel corso della storia umana, ed afferma: «La classe dei membri
della posizione originaria include, in senso ipotetico, tutte le persone che sono vissute,
vivono ora e vivranno in futuro [...]. In base a questo assunto risulta moralmente
irrilevante, non soltanto 1’eta presente [...] bensi anche quale sia 1’eta storica cui si
appartiene»'%2,

A prima vista questa impostazione della situazione originaria potrebbe sembrare
in grado di superare le criticita della tesi di Rawls ma, in realta, emergono diverse
criticita. Innanzitutto, se non risulta difficile immaginare una situazione originaria in cui
tutte le nazioni esistenti in una certa epoca siano rappresentate, senza che pero i loro
rappresentanti sappiano a quale di esse appartengano, molto piu difficile ¢ immaginare
una situazione originaria in cui tutte le generazioni della storia dell’'umanita siano

contemporaneamente presenti. Inoltre, nella tesi di Richards si consuma una

101 1vi, pp. 72-73.
102D, A. J. RICHARDS, A Theory of Reasons for Actions, Oxford, Clarendon Press, 1971, p. 81.

123



trasgressione nel principio d’imparzialita. Infatti, la scelta dei principi morali in tale
situazione viene effettuata in base all’assunto ingiustificato secondo cui si esistera a
prescindere dal principio scelto. Dinanzi a tali criticitd si potrebbe estendere la
partecipazione dei contraenti nella situazione originaria anche ai rappresentanti delle
generazioni possibili, ovvero a quelle che esisterebbero se fossero state fatte scelte
alternative. Tuttavia, se risulta gia difficile idealizzare un’assemblea composta da tutte
le generazioni esistenti nella storia, immaginare anche la partecipazione di quelle
possibili diventa un compito ancora piu arduo'®.

Tornando alla distinzione iniziale del contrattualismo e passando al secondo
approccio, ossia contrattarianista, emerge la figura di David Gauthier. Questo, a
differenza dell’approccio contrattualista, non fa derivare i principi morali da una
ipotetica situazione originaria, ma reale in cui vige il “principio di minimizzazione della

»104  Ne deriva che nella situazione iniziale di

massima concessione relativa
contrattazione vengono scelti esclusivamente i principi reciprocamente vantaggiosi per i
contraenti, con il conseguente rigetto di qualsiasi spinta morale di carattere intuitivo.
Inoltre, ’autore evidenzia come sul palcoscenico della vita non esiste una generazione
per volta, ma ogni persona interagisce con le altre piu anziane o piu giovani. In questo
modo si ha una continua interazione che si estende dal passato remoto fino al futuro piu
lontano dell’umanita. Gauthier parla di una cooperazione reciprocamente vantaggiosa
che coinvolge persone di diverse generazioni che si intersecano e che si estendono

lungo 1’asse della storia'®

. A tal proposito Ferdinando G. Menga evidenzia come le
esigenze delle generazioni piu giovani vengono considerate non per ragioni altruistiche
potendosi in futuro, una volta acquisito il potere contrattuale, rivalersi sull’eventuale
comportamento sconsiderato delle prime. Pertanto sulla base di un puro ragionamento
razionale, al contraente massimizzatore, tanto in vista di vantaggi potenziali, quanto

nella prospettiva di minacce e rivalse future, conviene interiorizzare un principio di

103 F_G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 75-77.
104D, GAUTHIER, Morals by Agreement, cit, p. 137.
105 |y, p. 299.

124



responsabilita per 1 posteri piu immediati (risoluzione del problema dell’asimmetria e
della non reciprocitd). Nel seguire poi la concatenazione generazionale della storia, una
tale responsabilita si spinge fino al futuro piu lontano (risoluzione del problema della
non esistenza)'%®.

Il filosofo Giuliano Pontara mette in risalto una peculiare criticita legata ai
principi della contrattazione razionale, ovvero il fatto che coloro che non sono in grado
di nuocerci e con i quali non guadagniamo nulla a contrarre certi tipi di comportamento
comune, non ci sono rapporti morali. Infatti non essendoci obblighi all’infuori di quelli
fondabili sul mutuo vantaggio, come nel caso dei soggetti gravemente disabili, non vi ¢
nessun obbligo morale e possiamo sfruttarli fino in fondo per massimizzare il nostro
tornaconto personalem.

Inoltre, la responsabilita morale a catena si scontra con il fenomeno noto come
sleeper-effect, ossia quegli effetti innescati da azioni presenti, i quali restano sopiti per
molti anni, per poi esplodere improvvisamente a distanza di molto tempo. Un’ulteriore
criticita ¢ legata alla difficolta a tutelare perfino le generazioni piu prossime. Infatti, dal
momento che nulla impone il calcolo del bilanciamento tra benefici e rischi da parte del
massimizzatore vincolato, questo potrebbe modificare la politica di welfare sulla base
della logica del parziale sacrificio dei benefici attuali al fine dell’evitamento di
ripercussioni future a suo danno. Inoltre, nulla impedisce in punto di morte di dissipare
completamente quanto accumulato, invece di consegnarlo ai successori. Oltretutto, pit
il massimizzatore approfitta della sua posizione di forza attuale, meno 1 soggetti, che
avranno potere contrattuale in futuro, proprio a causa dell’indebolimento subito, saranno
nella posizione di rappresentare un’effettiva minaccia per lui'®,

Le criticita evidenziate mostrano quanto sia problematica la giustificazione di
una responsabilita nei confronti delle generazioni future. Tuttavia Gauthier sembra

avere una soluzione a tali criticita e adotta la clausola che il massimizzatore vincolato

1% F_G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., pp. 81-82.
107.G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., pp. 89-91.
108 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., pp. 82-84.

125



possa appropriarsi di beni comuni solo alla condizione di lasciarne abbastanza e di
altrettanto buoni alle altre generazioni. Sulla base di una tale clausola, ai contraenti, per
quanto motivati dal perseguimento del proprio tornaconto, ¢ preclusa la possibilita di
peggiorare la situazione altrui, tanto piu quella delle generazioni immediatamente
future. Tuttavia, proprio qui si consuma la grande incongruenza. Gauthier malgrado
escluda categoricamente la possibilita di qualsivoglia intuizione morale ex ante a
sostegno del suo impianto contrattuale, nondimeno ¢ costretto a contraddirla, nel
momento in cui, introducendo il requisito della clausola limitativa, ammette che il
rispetto di quest’ultima non ¢ derivabile da alcuna giustificazione razionale. In sostanza,
anche nell’impianto di stretta contrattazione razionale di Gauthier, emergono influenze

non riconducibili alle sue medesime premesse, ma facenti capo al pensiero etico'®.

5.2 Argomento utilitaristico

Utilitarismo ¢ un argomento etico puramente teleologico o conseguenzialista nel senso
che ripone il criterio ultimo dell’agire moralmente retto, doveroso e, rispettivamente,
sbagliato nel valore delle conseguenze che di fatto scaturiscono da esso''°. Piu in
particolare risalendo a Jeremy Bentham, fondatore dell’utilitarismo moderno, affermava
che la giustizia di azioni o istituzioni va giudicata sulla base delle loro conseguenze
(conseguenzialismo), o meglio sulla base del contributo di queste all’utilita, al benessere
o alla felicita universali (utilitarismo in senso stretto)!!!. Poi, nel corso del tempo, la
riflessione sull’utilitarismo ha portato la teoria a livelli di complessita e sofisticazione
particolarmente elevati e distinguibile in due principali varianti: da un lato, quella che

mira alla massimizzazione dell’utile totale (total utilitarianism); dall’altro, quella che

199 Jvi, pp. 83-86.

110 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 152.

1 Cfr. J. BENTHAM, Introduzione ai principi della morale e della legislazione, trad. it., Tornino,
U.T.E.T., 1998.

126



tende alla massimizzazione dell’utile medio (average utilitarianism) per la
popolazione!'2.

La prospettiva utilitarista, alla luce delle sue premesse, non puo che accogliere al
proprio interno 1’esigenza di considerare e giustificare possibili obblighi nei confronti di
soggetti futuri. La conferma ci viene da Henry Sidgwick, uno dei primi utilitaristi a
porsi in modo esplicito la questione intergenerazionale, in particolare quando afferma
«che gli interessi dei posteri devono riguardare un utilitarista tanto quanto quelli dei
suoi contemporanei»'!>. In base alla concezione di Sidgwick che si rifa a quella di
Bentham, dal punto di vista morale, la felicita di individui futuri conta quanto quella di
individui presenti''*. Inoltre, entrambi rilevano come si dovrebbe sempre agire in modo
tale da massimizzare la felicita, il benessere o 1’utilita intesi come eccedenza del piacere
sulla sofferenza''>,

Sidgwick evidenzia che, in merito alla distinzione tra utilitarismo del totale e
della media, divergono solo nel caso in cui gli effetti delle varie alternative in gioco
incidono su un numero di persone che non ¢ costante. Si prende in esame il caso in cui
un futuro governo mondiale si trovi a poter scegliere tra due linee alternative di politica
demografica: una, di pianificazione della famiglia e di sterilizzazione volontaria, punta a
mantenere la popolazione mondiale costante ad un certo livello; ’altra, punta ad un
notevole aumento di essa favorendo con varie politiche la procreazione. Si supponga
che il benessere totale sara minore ma quello medio maggiore nell’ipotesi in cui venga
attuata la prima alternativa piuttosto che la seconda. In tal caso, I'utilitarismo della
media prescrive di scegliere la prima (popolazione costante), I’utilitarismo del totale la
seconda (incremento della popolazione). Affinché questa affermazione risulti vera,
occorre perd che per utilitarismo della media si intenda quella posizione per cui 1’utilita

della media prodotta da una qualsiasi alternativa ¢ definita come la somma delle utilita

12 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 87.

113 H. SIDGWICK, The Methods of Ethics, cit., p. 414.
114 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 154.
115 A PISANO, Generazioni future, cit., p. 515.

127



prodotte da quell’alternativa divisa per il numero delle persone che esistono se
quell’alternativa viene resa operativa. Perd0 questo ha attirato sull’utilitarismo della
media 1’obiezione secondo cui esso implica che vi sono situazioni nelle quali ¢ doveroso
uccidere persone innocenti, ma la cui utilita ¢ al di sotto della media, al fine di
massimizzare tale utilita''®. Inoltre la messa al mondo di nuovi individui andrebbe
considerata sempre un’azione proibita, ove cid0 comporti una diminuzione dell’utilita
media'!’. Infatti la decisione di procreare andrebbe ad incidere negativamente sul tasso
medio di felicita collettiva futura. In merito alla seconda alternativa, 1’utilitarismo del
totale conduce ad una conclusione altrettanto inaccettabile visto che 1I’ammontare
massimo della felicita dipenderebbe dalla sola massimizzazione del numero dei soggetti
felici'!®. Invero, un aumento della popolazione mondiale, anche se determina un livello
di vita appena al di sopra della soglia di sopravvivenza, va ritenuto doveroso ove cio
comporti massimizzare 1’utilitd totale!'. Pertanto, fino a quando la previsione di
mettere al mondo un soggetto ¢ tale per cui costui ottiene una felicita appena superiore
alla soglia d’indigenza, si sarebbe spinti a un obbligo di procreazione, in quanto in tal
caso aumenterebbe la felicita totale!%’,

Inoltre, Ferdinando G. Menga evidenzia come [’utilitarismo, globalmente
considerato, va inesorabilmente incontro al problema dell’ignoranza epistemica rispetto
al futuro. In effetti, se la teoria utilitaristica puo reputarsi in grado di ovviare, in qualche
modo, alle difficolta relative alla determinazione di quanto puo essere definito utile o
benessere in un regime di contemporaneita, assai diversa ¢ la situazione nel momento in
cui si tratta di una valutazione che si deve basare su una visione per soggetti lontani nel
tempo. Come ci ha insegnato la storia, le preferenze, 1 valori, le fonti di piacere e le
stime dell’utilitd possono mutare radicalmente nei secoli, ma anche nei decenni.

L’utilitarista, che percido si impegna a cercare la massimizzazione della felicita a

116 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., pp. 157-161.
17 i, p. 161.

118 F.G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 93-94.

119 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 160.

120 F, G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 94.

128



beneficio di individui futuri, deve ammettere di non aver alcun mezzo di stima certa. Di
conseguenza, 1’efficacia epistemica su cui riposa la sua decisione sulle future utilita,
decisione che ha inevitabile impatto dal punto di vista morale, restera del tutto
inadeguata. Si potrebbe replicare che un rilievo critico del genere puo essere superato
mediante una strategia al ribasso, fino al punto di farla coincidere con il
soddisfacimento dei bisogni primari o di sussistenza. In tal caso, sicuramente la
persistenza di tali bisogni risulta prevalentemente immune ai cambi d’epoca e, pertanto,
offre una via di soluzione al rilievo critico. A ben vedere, il risultato che si raggiunge ¢
davvero limitato, se non addirittura distorto, poiché ¢ come se ai posteri spetta soltanto

I’infausto e implacabile destino di doversi accontentare delle nostre briciole!?!,

5.3 Argomento giusnaturalistico

Alla luce delle problematicita che gli argomenti esaminati fanno emergere, al punto da
svuotarne ogni rilevanza morale per gli stati futuri e facendoli dipendere completamente
da quelli attuali, una strategia in grado di svincolarsi dai rapporti temporali e, in linea di
principio in grado di sciogliere ogni nodo, ¢ il giusnaturalismo. Guido Fasso evidenzia
che si tratta di una dottrina secondo la quale esiste e puo essere conosciuto un “diritto
naturale” (ius naturale), ossia un sistema di norme di condotta intersoggettiva diverso
da quello costituito dalle norme poste dallo Stato (diritto positivo). Inoltre, questo diritto
naturale ha validita di per sé, ¢ anteriore e superiore al diritto positivo e, in caso di
contrasto con quest’ultimo, deve prevalere su di esso'?2.

Emmanuel Angius e Hans Jonas figurano tra gli autori che, in tale area,
maggiormente si sono occupati delle tematiche legate alle generazioni future e offrono

una delle formulazioni piu limpide in tale ambito di ricerca. Angius parte dal

121 |vi, pp. 89-90.
122 G. FASSO, Giusnaturalismo, in “Il Dizionario di Politica”, diretto da N. BOBBIO, N. MATTEUCCI, G.
PASQUINO, Torino, U.T.E.T., 2004, p. 390.

129



presupposto che ogni essere umano ¢ accomunato ad ogni altro sulla base di una
comune essenza umana. In virtt di cio ne fa derivare un destino comune e 1’altrettanto
condivisa partecipazione alle sorti del pianeta, a prescindere dalla specifica

appartenenza generazionale!?’.

Inoltre, mette in evidenza che il principio etico
giustificativo, volto ad indurre le generazioni presenti a prendersi cura delle generazioni
future, risulta essere solo 1’unita e la solidarieta del genere umano!'?*.

Jonas nel delineare il suo pensiero dichiara che esiste un ponte dall’essere al dover
essere e che ogni etica ha un fondamento ontologico. L’elaborazione di tale pensiero lo
portera a capovolgere I’abituale rapporto tra dover essere e potere. Primario non ¢ piu
cio che I’'uomo deve essere e fare (I’imperativo dell’ideale) e quindi potra o non potra,
primario ¢ ci0 che egli di fatto fa gia, perché lo puo fare. In virtu di cid capovolge
I’assunto kantiano “puoi, dunque devi”, in “devi, dunque fai, dunque puoi”.
Chiaramente nei due casi senso e oggetto del potere sono diversi. In Kant I’inclinazione
¢ subordinata al dovere e questo potere interno va generalmente presupposto
nell’individuo al quale soltanto si rivolge il dovere. Nell’ipotesi in cui sia la societa
destinataria dei doveri, tale potere ¢ estremamente dubbio, per cui diventa necessaria la
coazione del governo. Invece, nell’impostazione delineata da Jonas “potere” significa
scaricare nel mondo gli effetti causali con cui dovra poi confrontarsi il dover essere
della responsabilita di ognuno'?’. Inoltre, evidenzia che I’'uomo ¢& I’unico essere che &
costituito nel suo essere da una capacita di avere responsabilita. Questo gli consente di
poter porre la connessione ontologica di base secondo la quale la capacita (etica) di

avere responsabilita intergenerazionale si basa sull’abilita ontologica dell’'uomo di

123 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 108.

124 E. ANGIUS, Obligations of Justice Towards Future Generations, Leuven, Catholic University of
Leuven, 1986, p. 10.

125 H. JoNASs, 1l principio responsabilita. Un’etica per la civilta tecnologica, trad. it., Torino, Einaudi,
2009, pp. 159-160.

130



scegliere tra le alternative dell’agire!'?®

. Inoltre, afferma che al principio speranza, va
contrapposto il principio responsabilita e non il principio paura'?’,

Gli approcci adottati da entrambi gli autori, pur svincolandosi completamente
dagli intricati legami dei rapporti temporali, non risultano esenti da numerose critiche.
Infatti, uno dei problemi fondamentali che emerge ¢ quello relativo al postulato che
afferma una connessione derivativa tra piano ontologico e piano etico. David Hume
sottolinea la mancanza di una congiunzione evidente di carattere derivativo tra essere e
dover-essere, conseguentemente di desunti principi morali, in grado di garantire una
spiegazione effettiva e cogente di tale relazione'®,

Del medesimo avviso risulta essere Hans Kelsen in quanto afferma che il diritto
naturale, pur ponendosi al di sopra del diritto positivo, pur considerandosi
assolutamente valido e giusto perché emana dalla natura, dalla ragione umana o dalla
volonta divina, «nessuna delle numerose teorie del diritto naturale € riuscita finora a
definire il contenuto di questo ordinamento giusto in una forma che sia soltanto vicina
all’oggettivita»'?. Questo evidentemente si spiega col fatto che i principi che sono alla
base di tale teoria non si poggiano su alcuna oggettivita ma, in realta, si «manifestano
come principi pit 0 meno generalizzati di un diritto positivo particolare, 1 quali, senza
sufficiente ragione, sono presentati come diritto naturale o giusto»'3’.

Critiche ancora piu dure sono state sollevate da autori come Emmanuel Lévinas,
Hannah Arendt e Giorgio Agamben.

Il filosofo Lévinas, nel definire la natura della relazione etica che unisce ogni

uomo al suo prossimo, attua un’immersione in profondita nella “relazione

99131

intersoggettiva” ”'. Questo non soltanto porta a mostrare in modo accurato come

I’appello alla responsabilita nei confronti del prossimo insorga ancor prima di ogni

126 ID., Ricerche filosofiche e ipotesi metafisiche, trad. it., Milano, Mimesis Edizioni, 2011, pp. 130-131.
271D., Il principio responsabilita. Un’etica per la civilta tecnologica, cit., p. 284.

128 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 109-110.

129 Cfr. H. KELSEN, La dottrina pura del diritto, trad. it., Torino, Einaudi, 2021.

130 |bidem.

B3I Cfr. E. LEVINAS, Tra noi. Saggi sul pensare all’altro, trad. it., Milano, Jaca Book, 2016.

131



imbrigliamento metafisico o definizione dell’essenza ma, per di piu, segnala come
siffatta responsabilita rimanga genuinamente tale solo fino a quando resta connessa alla
singolarita del richiamo che la innesca, sfuggendo cosi a ogni strategia di comparazione
e neutralizzazione ontologica. In particolare occorre rilevare che, nel panorama
contemporaneo, ¢ stato soprattutto a partire dalla sua prospettiva che una genuina
riflessione riguardo alla questione dell’'umano ha cominciato a trovare il suo punto di
gravitazione anzitutto sul piano della relazione etica e non su quello di una
determinazione dell’essere!?.

Quanto alla filosofa Arendt, quando attua una critica ecologica e denuncia il grave
pericolo di un’*“‘espropriazione del mondo” da parte dell’'uomo moderno che corrode
prima lo spazio politico ¢ poi minaccia il cosmo naturale, effettua anche una critica
molto importante'®*. In particolare, nella sua riflessione sull’impianto strutturale dello
spazio politico, mette in discussione il primato ontologico e mostra come il piano
dell’interazione intersoggettiva non rimandi a nessuna linea d’essenza dell’'uomo, la cui
direttrice, poi, attraverserebbe l’ambito delle relazioni plurali. Al contrario, se c’¢
qualcosa come un momento fondativo della condizione umana, allora questo ¢
caratterizzato dal fatto che noi ci costituiamo, anzitutto, incontrando esseri umani nella
loro irriducibile singolarita e molteplicita'34.

Sulla medesima linea di pensiero risulta essere la posizione del filosofo

Agamben il quale, partendo da riflessioni etiche,'®®

rivolge critiche alla carenza
argomentativa in termini di fondazione motivazionale delle impostazioni metafisico-
sostanzialistiche. Inoltre, I’obiezione che viene sollevata in questo contesto ¢ quella che
denuncia I’inadeguatezza del paradigma ontologico nel fondare un’etica con tenuta
intergenerazionale. Quello che nello specifico risulta criticabile ¢ il motivo per il quale,

a partire dall’impostazione metafisico-giusnaturalistica, non si dovrebbe adottare, ad

B2 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 111-112.

133 Cfr. H. ARENDT, Vita activa. La condizione umana, trad. it., Milano, Bompiani, 2017.
134 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 114.

135 Cfr. G. AGAMBEN, La comunita che viene, Torino, Bollati Boringhieri, 2001.

132



esempio, una soluzione tale per cui, ai detentori d’'umanita lontani nel tempo, non si
debbano piuttosto preferire quelli, o almeno quelli piu indigenti, appartenenti al
presente!3®,

Alla luce di quanto emerso, i discorsi metafisico-sostantivistici, proprio nella
misura in cui assorbono ogni incidenza etica della temporalita entro un alveo ontologico
di stampo meta-temporale, piu che offrire un paradigma fondativo per obblighi

intergenerazionali, non ne comprendono neppure 1’autentico spazio di pensabilita'®’.

5.4 Argomento reciproco-indiretto

L’argomento reciproco-indiretto si sforza di rispondere alla questione di una
giustificazione dei doveri intergenerazionali dando esplicito rilievo al fattore della
dislocazione temporale delle generazioni in gioco, riconoscendo piena rilevanza etica
alla temporalita stessa'*®. Infatti, riprendendo le parole di un riferimento nel campo in
questione come Brian Barry egli sostiene: «Visto che abbiamo benefici dai nostri
predecessori, una qualche nozione di equita esige da noi di fornire benefici ai nostri
successori»'*. La logica sottostante ¢ quella secondo cui ogni generazione presente, che
si sussegue nel corso del tempo, interpreta come obbligo quello di trasmettere alle
generazioni successive quanto ha ricevuto dalle generazioni precedenti. In virtu di cio si
genera un sistema di obblighi a catena che si estende lungo I’intero corso della storia. Il
carattere indiretto della reciprocita ¢ rappresentato dal fatto che la restituzione di quanto
ricevuto non ha luogo nei confronti dei quali si ¢ ottenuto il beneficio (le generazioni
precedenti), ma verso altri soggetti che non hanno generato tali benefici (le generazioni

future).

136 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 114-115.

137 |vi, p. 115.

138 1vi, p. 137.

139 Cfr. B. BARRY, Teorie della giustizia, trad. it, Milano, Il Saggiatore, 1996.

133



Tra gli autori che maggiormente hanno studiato e approfondito tale approccio,
spicca la figura di Axel Gosseries il quale ha individuando due componenti
fondamentali, ossia una giustificazionale, che motiva 1’obbligo intergenerazionale, e
un’altra contenutistica, che ne definisce la misura dell’obbligo. La prima recita:
«Dobbiamo qualcosa alla generazione successiva perché abbiamo ricevuto qualcosa
dalla generazione precedente»'*’. La seconda afferma: «Siamo tenuti a trasferire alla
generazione successiva almeno quanto abbiamo ricevuto dalla generazione
precedentex»!!.

Con riferimento alla componete giustificazionale, la generazione di volta in volta
attuale deve qualcosa a quella successiva perché, a sua volta, ha ricevuto qualcosa dalle
generazioni precedenti. Per quanto concerne la componente contenutistica, la
generazione di volta in volta presente deve trasmettere alle generazioni successive
almeno ’equivalente di quanto ricevuto da quella precedente. A questo punto viene da
chiedersi se la componente giustificazionale, ossia la piu importante al fine
d’individuare una fonte giustificativa, pud davvero essere considerata la fonte di ogni
obbligo intergenerazionale. In sostanza, ¢ possibile considerare la genesi degli obblighi
verso le generazioni future dall’eredita avuta dai nostri predecessori? A ben vedere il
meccanismo della reciprocita indiretta, anche nelle diverse varianti interpretative che si
sono avute in seguito, non incoraggia in alcun modo tale logica. A tal riguardo
Ferdinando G. Menga afferma che «la reciprocita indiretta, non potendo giustificare in
modo davvero coerente il richiamo a un obbligo verso il futuro, non puo che derivarlo
da una fonte esterna al suo impianto»'*?. In sostanza ’approccio in questione per quanto
si prefigga 1l compito di giustificare una forma di responsabilita dotata di genuino
carattere intergenerazionale, alla fine, non si dimostra in grado di realizzarlo. Infatti,

I’utilizzo di una legittimazione che rinviene preminentemente nel passato la forza

140 A GOSSERIES, Penser la justice entre les générations. De [’affaire Perruche a la réforme des retraites,
Paris, Flammarionion, 2004, p. 149.

41 i, p. 150.

12 F, G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 139.

134



propulsiva non consente di connettere I’appello alla responsabilita direttamente col
futuro, con la conseguenza di far scivolare quest’ultima nella situazione paradossale

d’intrattenere con 1’avvenire una relazione etica di mero rimando.

5.5 Argomento reciproco-asimmetrico

L’argomento reciproco-asimmetrico, nato di recente e con 1’obiettivo di superare le
criticitd emerse da quello reciproco-indiretto, vede come caposcuola il filosofo Matthias
Fritsch. Egli afferma che la reciprocita indiretta sfiora il nocciolo della questione
secondo cui il debito delle generazioni presenti, nei confronti delle precedenti, induce ad
una restituzione nei confronti delle successive, ma non riesce a giustificare realmente
obblighi diretti verso gli individui futuri. Questa ¢ la ragione secondo cui egli ritiene che
gli obblighi intergenerazionali possono avere la loro fondatezza a condizione di attuare
un cambio di approccio, ovvero passando da un carattere indiretto di reciprocita ad una

decisa e radicale accentuazione “asimmetrica”!®?

. In particolare egli afferma: «Per
quanto mantenga una relazione tripartitica, la reciprocita asimmetrica rende il dono di A
a B non semplicemente un fatto empirico, bensi indispensabile per 1’essere stesso di B.
Ci0 che B riceve (dal passato) ¢ co-costitutivo della sua stessa soggettivita, vale a dire:
della sua medesima capacita di dare. In tal modo, il dono non ¢ qualcosa da cui costui o
costei pud mai totalmente sgravarsi, indipendentemente da quanto e quanto bene B dia
ad A o a C. Il debito verso il passato non ¢ allora un debito che possa essere ripagato:
non puo essere ripagato, poiché esso include anche un eccesso di cui B non puo

appropriarsi. Tale eccesso inappropriabile del debito ¢ una delle ragioni per le quali

parlo di asimmetria, visto che B non pud mettersi a pari e commisurarsi col dono»'*,

143 M. FRITSCH, Taking Turns with the Earth. Phenomenology, Deconstruction, and Intergenerational
Justice, Redwood City, Stanford University Press, 2018, p. 107.
144 |vi, p. 58.

135


https://www.bing.com/maps?&mepi=127~~Unknown~Address_Link&ty=18&q=Stanford%20University%20Press&ss=ypid.YN873x7014889269174351774&ppois=37.484676361083984_-122.20369720458984_Stanford%20University%20Press_YN873x7014889269174351774~&cp=37.484676~-122.203697&v=2&sV=1&FORM=MPSRPL
https://www.degruyter.com/search?query=*&publisherFacet=Stanford+University+Press

Assunto che evidentemente “A” identifica le generazioni passate, “B” quelle presenti e
“C” le future, Fritsch fonda la sua tesi di responsabilita intergenerazionale sostenendo
che 1’obbligo verso le generazioni future non rappresenta un carattere soltanto indiretto
(come nell’approccio esaminato nel paragrafo precedente), ma anche diretto.
Quest’ultimo deriva dal fatto che i soggetti che rappresentano le generazioni presenti
(“B”) sono co-costitutivi della capacita di dare, dunque non possono mai liberasi della
capacita di dare ad “A” o a “C” e che porta a proseguire la catena della donazione in un
rilancio continuo che, peraltro, rinvia a obblighi rivolti al futuro.

L’autore tiene a sottolineare come fino a quando ci si ostinera a voler fondare le
compagini sociali a partire dalla logica liberale dello scambio, mosso unicamente da
interessi detenuti da soggetti atomistici ¢ completamente autonomi, mai verra risolta la
naturale disposizione ad assumere obblighi verso i1 posteri. Invece, evidenzia come, la
via d’uscita ¢ costituta dall’intendere gli obblighi intergenerazionali in un’ottica di
rapporto asimmetrico dono-obbligo e nella trasmissione transgenerazionale che da esso
procede!*.

In realta per quanto Fritsch cerchi di giustificare una forma di responsabilita
dotata di un carattere intergenerazionale, alla fine, non si mostra in grado di realizzarlo.
Infatti, Ferdinando G. Menga evidenzia come si rivolge a un’opzione discorsiva che gli
consente di approcciarsi, ma non di corrispondervi in modo compiuto e coerente.
Inoltre, un’altra nota dolente evidenzia come sia data dalla scelta di una legittimazione
che prende dal passato la forza propulsiva all’obbligo, dunque alla responsabilita, nei
confronti delle generazioni future'*®. In sostanza una tale inclinazione non consente di
connettere la responsabilita dei presenti direttamente con i posteri, con I’inevitabile
conseguenza «d’intrattenere con 1’avvenire una relazione etica di mero rimando,
laddove invece ¢ di questa che ne dovrebbe andare in senso radicale e immediato»'*’.

Infatti, I’appello etico del futuro viene costantemente annullato, poiché non assurge mai

145 |vi, p. 110.
146 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 159.
147 1vi, p. 160.

136



al rango di autentico fondamento di responsabilita intergenerazionale; configurandosi in
termini di risultato necessario di un processo d’assimilazione incompletabile e iniziato
altrove. A conferma di ci0 basti prendere in considerazione Fritsch nelle parole
seguenti: «L’obbligazione a reciprocare si origina [...] dal fatto che, nell’accettare il
dono, i riceventi assimilano in loro stessi cid che resta inassimilabile e che, dunque,

necessariamente li tracima, obbligandoli a passarlo oltre ad altri»'*3.

5.6 Argomento misericordioso

Alla luce delle fragilita dei vari argomenti esaminati, tra i tentativi di legittimare la
responsabilita intergenerazionale, ne emerge uno molto interessante che trae parziale
ispirazione da quello reciproco-asimmetrico'*’ appena esaminato. Si tratta di quello che
possiamo definire della “misericordia” e che fa capo ad un giusfilosofo italiano, ossia a
Ferdinando G. Menga.

Egli prende spunto dall’anno del Giubileo straordinario della misericordia
apertosi 1’8 dicembre del 2015'° e conclusosi, nella solennita liturgica di Gesu Cristo
Signore dell’Universo, il 20 novembre 2016. Sente profondamente la raccomandazione
tratta dal Vangelo di Luca: «Siate misericordiosi, come il Padre vostro ¢
misericordioso» (Lc 6,36). Infatti, considera 1’anno giubilare indetto da Papa Francesco
come «ottimo espediente per tornare a enfatizzare I’incapacita di tenuta di una logica di

stampo esclusivamente contrattualista, al fine di farne emergere le linee d’ombra e

148 M. FrITSCH, Taking Turns with the Earth. Phenomenology, Deconstruction, and Intergenerational
Justice, cit., p. 109.

49 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 148.

150 Ta scelta della data non ¢ casuale, ma ¢ carica di significato per la storia recente della Chiesa. Intatti,
Papa Francesco ha deciso di aprire la Porta Santa nel cinquantesimo anniversario della conclusione del
Concilio Ecumenico Vaticano II. Tale decisione ¢ il frutto della consapevolezza che la Chiesa ha il
bisogno di mantenere vivo quell’evento, per un nuovo impegno per tutti i cristiani € per testimoniare con
piu  entusiasmo e convinzione la loro fede. Per ulteriori informazioni si veda:
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/papa-

francesco_bolla 20150411 misericordiae-vultus.html (data ultima consultazione 31/03/2025).

137


https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html

introdurre all’interno il necessario intervento di elementi riconducibili a una semantica
eccedente; quella dell’amore, del perdono o anche, appunto, della misericordia»!'>!.
Evidenzia che gli autori che hanno seguito questa indagine hanno portato avanti una
riflessione nei confronti di una nozione di giustizia di matrice semplicemente liberal-
procedurale. Punto di base in comune ¢ risultato essere il seguente: «Il contratto, in
quanto cid posto in essere da individui fallibili (“peccatori”) per il fatto della loro
irriducibile finitudine, non pud realizzarsi in misura compiuta attraverso procedure
d’ottemperanza a una giustizia assoluta. Questo implicherebbe, infatti, pretendere il
superamento finale della contingenza stessa che lo crea. Da qui ne vien la necessaria
esposizione o apertura a una dismisura che lo contempera, integra, decostruisce e che
rinvia a un oltre, a un eccesso rispetto a esso: la possiamo chiamare logica dell’amore,
del per-dono, della misericordia»'2.

Fatte tali precisazioni, Menga si chiede come la misericordia possa oltrepassare i
confini della contemporaneita (ossia, dove I’individuo ha sempre la possibilita di
scegliere) ed estendersi alle generazioni future (ovvero, dove ’altro ancora non esiste).
Per questo esamina il rapporto tra misericordia e giustizia nel modo seguente: «Non ¢
piu soltanto I’intervento di un senso di misericordia a entrare in gioco per indicare 1
limiti — e sopperire alle mancanze — di una giustizia fondata sulla sola reciprocita e
simmetria degli interessi, ma ora pud ben essere anche un rinnovato senso di giustizia
attento al richiamo dei futuri a consegnare alla misericordia stessa una dismisura piu
ampia, disancorandola da wuna visione unilaterale di donazione per alterita
preminentemente presenti»'>>. Dunque occorre superare quella che il filosofo

Emmanuel Lévinas definisce come “resistenza etica”'>*

e cogliere I’appello alla
responsabilita che ¢ frutto di quella ineludibile intuizione morale proveniente dal futuro.

Infatti, a tal proposito, Menga afferma che «la responsabilita verso un futuro che ancora

STF. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 258.

152 Ivi, p. 259.

153 |vi, pp. 261-262.

134 B, LEVINAS, En découvrant ’existence avec Husserl et Heidegger, Paris, Vrin, 1967, p. 173.

138



non esiste, comunque penetra nel mondo, ci inquieta e ci sconvolge sotto forma di una

fastidiosa e ineludibile intuizione morale»!'>>.

Essa sopraggiunge come «un
comandamento etico iperbolico, nonostante non ha mai avuto neanche per un attimo la
forza di comporsi come presenza per imporsi come forza nello schieramento delle
forzex»'3%. Questo significa assumersi un compito di responsabilita, in quanto dall’azione
dei presenti dipende la salvezza o la distruzione dell’altro. Conseguentemente un
compito del genere porta con sé una carica di possibile giudizio che Menga chiarisce nel
modo seguente: «L’ultima parola ¢ lasciata sempre e comunque a un’alterita che di 1a
(fuori dal mondo) verra (dal futuro) a giudicare»'>’! Ed ecco che in virtu di cid giunge
ad affermare che «non la giustizia crea futuro, ma il futuro crea giustizia»'>®. Quindi
richiama quel senso di obbligo che deve precedere quello di diritto. Non a caso si rifa a
Simone Weil che afferma: «La nozione di obbligo sovrasta quella di diritto, che le ¢
subordinata e relativa. Un diritto non ¢ efficace di per sé, ma soltanto attraverso
’obbligo al quale esso corrisponde»'. Inoltre, Menga precisa che «tale obbligo non si
esaurisce nel terreno dell’immanenza, ma, proprio come un albero capovolto, una
verticalita interpellante»'®® e riprende le parole di Weil che parla di “realta fuori dal
mondo”!®!,

L’argomento in questione, pur essendo di grande valore morale, non ¢ scevro da
criticita a cui, consapevolmente, I’autore ¢ ben conscio di essere esposto. Infatti, egli

stesso mette in evidenza che una misericordia orientata nel futuro rischia di sacrificare il

presente stesso, dando vita ad una forma d’ingiustizia o mancanza di compassione dei

155 F. G. MENGA, Responsabilita e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilita
intergenerazionale, in F. CIARAMELLI, F. G. MENGA (a cura di), Responsabilita verso le generazioni
future, Napoli, Editoriale Scientifica, 2017, p. 212.

136 F. G. MENGA, L emergenza del futuro. I destini del pianeta e le responsabilita del presente, Roma,
Donzelli Editore, 2021, p. 116.

17 ID., Etica intergenerazionale, pp. 270.

158 1vi, pp. 271.

159 S WEIL, L enracinement. Prélude d une déclaration des devoirs envers ['entre humain, Paris, Editions
Gallimard, 1949, p. 6.

160 F, G. MENGA, Responsabilita e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilita
intergenerazionale, cit., p. 214.

161 S WEIL, L enracinement. Prélude a une déclaration des devoirs envers [’entre humain, cit., p. 6.

139



presenti. L’obiettivo ¢ quello di allargare i soggetti di diritto, coinvolgendo le
generazioni future, e avere cosi un bilancio in attivo; non allargare gli uni (i posteri) a
discapito degli altri (i presenti), lasciando cosi il bilancio invariato. Inoltre, un’etica
stimolata dal futuro impone una forma di sacrificio ineludibile, dei presenti a beneficio
dei futuri, che difficilmente troverebbe il favore dei piu'®2. In merito all’approccio
religioso non risulta essere d’impronta universalistica, con la concreta possibilita di
portare 1 non credenti a prenderne le distanze per la carenza di forza persuasiva.
L’ispirazione puo anche essere di natura religiosa, ma poi occorre giungere a formulare
una tesi condivisibile da tutti, credenti € non credenti. L’essere umano difficilmente
agisce senza aver un proprio tornaconto ¢ un ulteriore deterrente sarebbe la presa di
consapevolezza di un sacrificio, peraltro derivante da un principio morale. Del resto
I’autore, affermando che ¢ il futuro a creare giustizia nel presente e non viceversa, nella
sostanza attinge a quel timore derivante dal “senso di rivalsa”, di cui parla Gauthier'®,
che le generazioni future piu prossime avrebbero nei confronti dei presenti. Non a caso
sostiene che «dalla trascendenza del futuro e dei futuri che giungera un giudizio [...]
Dalla parte del presente, resta solo la decisione di orientarsi o meno al richiamo di
questo giudizio»'®. In sostanza la tesi rischia di ridursi ad un puro ragionamento
razionale dove al contraente, nella prospettiva di minacce e rivalse future, conviene
interiorizzare un principio di responsabilita per i1 posteri pit immediati.

Pertanto la tesi in questione, per le ragioni evidenziate e pur dando atto che gli
obblighi precedono 1 diritti, non sembra garantire la strada maestra per garantire degli

obblighi intergenerazionali.

162 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 262-263.
163 Cfr. D. GAUTHIER, Morals by Agreement, cit.
164 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., p. 270.

140



6 1l necessario equilibrio dei diritti e dei doveri per [ 'umanita presente e futura

Con riferimento al principio di Weil in base al quale «la nozione di obbligo sovrasta
quella di diritto»'%, al quale Menga si rifa, risulta opportuno approfondire questo
aspetto per due ordini di ragioni: la prima risiede nell’utilita di chiarire un aspetto di cui
spesso si ha una visione opposta e, con riferimento alla seconda, esaminare un aspetto
propedeutico per quella che, nel successivo capitolo, ¢ la possibile via di uscita per il
riconoscimento di diritti alle generazioni future.

A questo punto dobbiamo chiederci cosa sia un diritto e cosa sia un dovere e poi
vedere la dinamica interna dei diritti e dei doveri. Partiamo, dunque, col chiederci cos’¢
un diritto e cosa un dovere?

Possiamo dire che il diritto ¢ un avere a disposizione, ossia poter essere 0 poter
fare. Infatti, chi rivendica un diritto rivendica una possibilita di essere o di fare, uno
spazio operativo, un potere. Se uno non ha diritti non ha neanche poteri, non puo fare
nulla, non ha diritto a fare nulla. Si ha anche diritto a non fare (per esempio a tacere),
che ¢ tuttavia anche esso un fare, un prendere posizione, un potere da esercitare, anche
se negativamente. Davanti a ognuno di noi c’¢ uno spazio a disposizione: si puo
occupare o non occupare. Il diritto implica uno spazio di disponibilita. Se una cosa ¢
indisponibile allora non se ne ha il diritto. Al diritto, come si vede, non appartiene I’idea
del dono. E possibile dire, dunque, che invece il dovere ¢ un essere a disposizione. 11
dovere implica, al contrario del diritto, la disponibilita. Se si ha il diritto a tutto, allora
tutto ¢ disponibile, e se tutto ¢ a disposizione allora ognuno di noi ha diritto a tutto. Se si
avverte di avere dei doveri, allora essi riguardano ambiti che non sono a nostra
disposizione, ma si & a loro disposizione'®. Inoltre, occorre ricordare che i valori morali

contengono sempre un dover fare, non solo un dover essere come tutti i valori'®’.

165 S WEIL, L 'enracinement. Prélude d une déclaration des devoirs envers [’entre humain, cit., p. 6.

166 |bidem.

167 Cfr. M. SCHELER, 1l formalismo nell’etica e I’etica materiale dei valori, trad. it., Milano, Bompiani,
2013.

141



Se si concorda su questa distinzione tra diritto e dovere, ¢ possibile esaminare allora
I’intima dinamica dei diritti ¢ dei doveri. Separando i diritti dai doveri e dimenticando
per un momento che siano correlativi, seguendo la logica di Stefano Fontana degli uni e
degli altri, ¢ possibile confrontarli.

1. La prima elementare osservazione ¢ che, se il diritto ¢ un avere a disposizione,
siccome le cose da avere a disposizione sono infinite, i diritti, in se stessi, non hanno
limite. L’avevano ben visto Hobbes e Spinoza: tanto di potenza, tanto di diritto. I diritti
non troveranno mai in se stessi il loro limite. Il dovere, per contro, nasce
originariamente limitato. Esso, infatti, non ¢ un avere a disposizione, ma un essere a
disposizione di qualcosa o di qualcuno che ci limita. Infatti, se siamo a disposizione di
quello, allora non possiamo fare quest’altro. L’unico limite che i diritti conoscono,
invece, ¢ quello di un altro diritto. Come dire che una forza trova un limite in un’altra
forza, un potere in un altro potere. Ma questo, come si vede, ¢ un limite estrinseco e
quantitativo: se si ha la forza per superare la forza contraria, allora si ritorna ad avere un
diritto assoluto. Il diritto tende, di per sé, all’assolutezza. Non sara mai il diritto che mi
fa rispettare 1 diritti degli altri, ma il dovere. Rispettare i diritti non ¢ un diritto, ma un
dovere.

2. La seconda osservazione ci dice che 1 diritti rendono passivi. Sembrerebbe un
controsenso, infatti, di solito, si rivendicano dei diritti per potersi esprimere e
partecipare. Quando si fa cosi, pero, si tratta del diritto ad assumersi dei doveri. Non di
un solo diritto. E quando si rivendica il diritto ad assumere dei doveri il primato spetta
al dovere, che giustifica la rivendicazione del diritto. Sono quindi 1 doveri a mobilitare e
non 1 diritti. Anche 1 diritti possono essere concepiti come dei doveri. Chi lotta per un
diritto sente di avere il dovere di farlo. Se si impegna, quindi, ¢ ancora una volta per il
dovere. I diritti, di per sé, deresponsabilizzano. I doveri responsabilizzano.

3. La terza osservazione ¢ che i diritti dividono, mentre i doveri accomunano. Per
avere una comunita bisogna aderire a qualcosa. Aderire significa porsi a disposizione.

Aderire alle stesse cose forma una comunita. Chi rivendica 1 diritti non deve aderire a

142



niente, se non ai propri desideri. Il diritto accomuna solo con se stessi e quindi porta a
separarsi dagli altri. L’esasperazione dei diritti, infatti, crea anarchia. Solo i1 limiti ai
diritti creano comunita, e questi sono appunto i doveri. Il diritto, di per sé, ¢ arbitrario e
sull’arbitrio non si costruisce nessuna comunita.

4. La quarta osservazione ¢ forse la piu importante: il diritto non costruisce
identita, solo il dovere ¢ in grado di farlo. Nessuno si da il proprio nome, nessuno si
costituisce da solo, ma sempre nella risposta a qualcosa che viene da fuori e che lo
interpella. Essere solo discepoli di noi stessi non ci soddisfa. Prima nasce il tu, poi il noi
e solo da ultimo I’io.

5. Infine, un’osservazione conclusiva. Il diritto crea schiavitu, il dovere crea
liberta. Anche in questo caso ci troviamo di fronte ad un paradosso. Comunemente,
infatti, si pensa esattamente il contrario: 1 diritti producono liberta, i doveri implicano
sottomissione e rinuncia. Tuttavia, i soli diritti producono la schiavitu dei nostri
desideri. Chi decide di essere fedele solo a se stesso rinuncia ad essere liberato. Senza
essere tratti fuori da noi stessi non c’¢ liberta %,

A questo punto viene da chiedersi: esiste il diritto di avere un figlio senza essere
madre o padre? Esiste veramente il diritto di avere un figlio senza concepirlo nel proprio
grembo e senza partorirlo? Esiste il diritto di avere un figlio ad ogni costo? D1 averlo da
un marito in coma, mediante prelievo del liquido seminale? Esiste il diritto a disporre
del proprio corpo? Esiste il diritto a produrre un essere umano? Esiste il diritto di avere
diritti su degli esseri umani?'®® Ai fini del tema in questione possiamo aggiungere altri
interrogativi, ossia: esiste il diritto delle generazioni attuali a sfruttare oggi tutte le
risorse ambientali disponibili senza preoccuparsi di coloro che verranno dopo di loro?
Esiste il diritto ad emettere sostanze inquinanti nell’aria, nell’acqua, o nel suolo senza
preoccuparsi delle ricadute sull’ambiente e conseguentemente sulla salute umana
presente e futura? Esiste il diritto, nell’ambito delle biotecnologie, a modificare il

genoma umano e privare le generazioni future del patrimonio attuale? Esiste il diritto a

168 Cfr. S. FONTANA, Per una politica dei doveri, Siena, Cantagalli, 2006.
169 1hidem.

143



vivere al di sopra delle proprie possibilita attraverso 1’accumulo di debito pubblico e
facendolo ricadere sulle generazioni successive? Questi sono solo alcuni esempi di
come i diritti abbiano subito una deriva. Oggi, infatti, ci troviamo di fronte ai “diritti di

170>

quarta generazione' ", che rappresentano 1I’emancipazione della cultura dalla natura,

ossia dei desideri sui doveri.

170 T diritti umani si distinguono in “generazioni” e ciod dipende dallo sviluppo storico che ha avuto il
sistema dei diritti.

I diritti di prima generazione sono quelli civili e politici che hanno avuto origine nel Settecento, detti
anche “diritti negativi” perché comportano 1’obbligo di non ingerenza dello Stato nella sfera di liberta
della persona. Essi sono sanciti negli articoli dal 3 al 21 della Dichiarazione universale dei diritti umani:
riguardano il diritto alla vita, alla liberta, a non essere tenuti in schiavitu, a non essere sottoposti a tortura,
alla sicurezza della persona, a ricevere un giusto processo, a cercare asilo in altri paesi, alla cittadinanza, a
formare una famiglia liberamente, alla proprieta, alla libertd di coscienza ed espressione, di riunione
pacifica, ad eleggere ed essere eletto.

I diritti di seconda generazione sono quelli economici, sociali e culturali, i cui riconoscimenti sono
avvenuti a partire dalla seconda meta dell’Ottocento e sono definiti come “diritti positivi” perché la loro
realizzazione implica atti di intervento da parte delle istituzioni pubbliche. Essi sono sanciti negli articoli
dal 22 al 28 della Dichiarazione universale dei diritti umani e stabiliscono che ogni persona ha diritto alla
sicurezza sociale; al lavoro e alla libera scelta dell’impiego; a un’eguale retribuzione per un eguale
lavoro; a fondare dei sindacati o ad aderirvi; al riposo ¢ allo svago; a un tenore di vita sufficiente a
garantire la salute e il benessere; alla sicurezza in caso di disoccupazione, malattia, invalidita, vedovanza,
vecchiaia o in ogni altro caso di perdita dei mezzi di sussistenza, per circostanze indipendenti dalla sua
volonta; alla protezione della maternita e dell’infanzia; all’istruzione, tenuto conto che i genitori hanno
diritto di priorita nella scelta del genere di istruzione da impartire ai loro figli; a prendere parte
liberamente alla vita culturale della comunita; alla protezione degli interessi morali e materiali derivanti
da ogni produzione scientifica, letteraria o artistica di cui sia autrice.

I diritti di terza generazione o “diritti di solidarieta” (diritto all’autodeterminazione dei popoli, alla pace,
allo sviluppo, a vivere in un ambiente salubre), affermatisi nell’ultimo ventennio del Novecento, non sono
ancora giuridicamente riconosciuti dall’ONU, ma sono presenti sotto forma di “dichiarazioni” e, in
quanto tali, hanno soltanto valore di principio. In sostanza, si ¢ ancora allo stadio delle “dichiarazioni”
solenni, delle raccomandazioni, quindi nell’anticamera della codificazione giuridica. La ragione di tanta
prudenza da parte degli Stati €, per cosi dire, di “ordine mondiale”. L’obbligo di adempimento rispetto a
questi diritti comporta la scelta di un ben preciso modello di ordine mondiale, al cui interno: il principio
di autorita sopranazionale prevalga su quello di sovranita nazionale; le istanze di stato sociale, fuori e
dentro gli stati, trovino concreta risposta mediante istituzioni e programmi politici adeguati; il modello di
sviluppo sia per tutti quello dello “sviluppo umano sostenibile”.

Negli ultimi tempi si € giunti a parlare di diritti di quarta generazione, con riferimento al diritto al genoma
umano e al patrimonio genetico dell’individuo, la cui considerazione si ¢ imposta a seguito di recenti
sviluppi scientifici e tecnologici. La Convenzione di Oviedo sui diritti dell’'uomo e la biomedicina, redatta
nel 1997 e in vigore dal 1999, ¢ volta a preservare la dignita umana e le liberta fondamentali contro abusi
derivanti da nuove applicazioni della biologia e della medicina. Essa stabilisce, tra 1’altro, il principio del
previo consenso informato per I’effettuazione di qualsiasi intervento relativo alla salute umana. Al
presente, tuttavia, la regolamentazione dei potenziali conflitti tra liberta individuali e interesse pubblico
alla tutela di valori etici collettivi resta principalmente affidata alla legislazione e alla prassi
giurisprudenziale degli Stati.

144



San Giovanni Paolo II evidenzia che molte persone, oggi, tendono a coltivare la
pretesa di non dover niente a nessuno, tranne che a se stesse. Ritengono di essere titolari
solo di diritti e incontrano spesso forti ostacoli a maturare una responsabilita per il
proprio e I’altrui sviluppo integrale. La comunita internazionale, che dal 1948 possiede
una carta dei diritti della persona umana, ha per lo piu trascurato d’insistere
adeguatamente sui doveri che ne derivano. In realta, ¢ il dovere che stabilisce 1’ambito
entro il quale i diritti devono contenersi per non trasformarsi nell’esercizio di un
arbitrio. Una piu grande consapevolezza dei doveri umani universali sarebbe di grande
beneficio alla causa della pace, perché le fornirebbe la base morale del riconoscimento
condiviso di un ordine delle cose che non dipende dalla volonta di un individuo o di un
gruppo. Invece oggi assiste a una pesante contraddizione. Mentre, per un verso, si
rivendicano presunti diritti, di carattere arbitrario e voluttuario, con la pretesa di vederli
riconosciuti ¢ promossi dalle strutture pubbliche, per 1’altro verso, vi sono diritti
elementari e fondamentali disconosciuti e violati nei confronti di tanta parte
dell’umanita!”!,

A tal proposito anche Papa Benedetto XVI mette in luce come spesso si nota una
relazione tra la rivendicazione del diritto al superfluo o addirittura alla trasgressione e al
vizio, nelle societa opulente, e la mancanza di cibo, di acqua potabile, di istruzione di
base o di cure sanitarie elementari in certe regioni del mondo del sottosviluppo e anche
nelle periferie di grandi metropoli. La relazione sta nel fatto che i diritti individuali,
svincolati da un quadro di doveri che conferisca loro un senso compiuto, impazziscono

e alimentano una spirale di richieste praticamente illimitata e priva di criteri.

Ex plurimis: Cfr. N. BOBBIO, L ’eta dei diritti, cit.; Cfr. A. CASSESE, | diritti umani oggi, Roma-Bari,
Laterza, 2009; Cfr. L. FERRAJOLI, La sovranita nel mondo moderno, Roma-Bari, Laterza, 2004; Cfr. C.
FOCARELLIL, La persona umana nel diritto internazionale, Bologna, il Mulino, 2013; Cfr. A. MARCHESI,
La protezione internazionale dei diritti umani, Torino, Giappichelli, 2023; Cfr. A. PISANO, | diritti umani
come fenomeno cosmopolita. Internazionalizzazione, regionalizzazione, specificazione, Milano, Giuffré,
2011; https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights (data ultima consultazione
31/03/2025).

17l GIovANNI PAOLO 11 (Papa), Messaggio del santo padre Giovanni Paolo Il per la celebrazione della
XXXVl  giornata  mondiale  della  pace, in  https:/www.vatican.va/content/john-paul-
ii/it/messages/peace/documents/hf jp-ii_mes 20021217 xxxvi-world-day-for-peace.html (data ultima
consultazione 31/03/2025).

145


https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20021217_xxxvi-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20021217_xxxvi-world-day-for-peace.html

L’esasperazione dei diritti sfocia nella dimenticanza dei doveri. I doveri delimitano i
diritti, perché rimandano al quadro antropologico ed etico entro la cui verita anche
questi ultimi si inseriscono e cosi non diventano arbitrio. Per questo motivo i doveri
rafforzano 1 diritti e propongono la loro difesa e promozione come un impegno da
assumere a servizio del bene'’?.

Da quanto si ¢ potuto osservare deriva che i diritti, lasciati alla sola loro logica

interna, ci distruggono. Di soli diritti si muore. E muoiono anche 1 diritti. Se, infatti, il
diritto ¢ avere a disposizione, 1’espansione massima dei diritti si avrebbe qualora tutto
fosse a disposizione, ma se tutto fosse a disposizione diventerebbe impossibile fondare
I’indisponibilita dei diritti. Nell’assolutizzarsi, i diritti si distruggono.
Davanti a questo evidente pericolo ci si affida alla tesi della complementarieta di diritti
e doveri. Il risultato ¢ che 1 diversi diritti di un soggetto rispetto ad un altro soggetto
risultano limitati e quindi possono coesistere sulla base oggettiva di obblighi!”®. Del
resto la stessa Costituzione, nella seconda parte dell’art. 2, collega strettamente alla
garanzia dei diritti inviolabili 1’adempimento dei doveri inderogabili di solidarieta
politica, economica e sociale, senza sancire alcuna priorita dei diritti sui doveri o
viceversa, ma ammettendo il reciproco bilanciamento in concreto!”*.

Con quanto detto sinora non si vuol sostenere la contrarieta ai diritti ma, al
contrario, la difesa dei diritti. Questi, infatti, possono evitare la riduzione a desideri
soggettivi, non degni di pubblica riconoscibilita, solo se si radicano nei doveri e in essi
trovano il loro contesto di senso non arbitrario. Questi ultimi hanno la funzione di

dirigere le umane azioni e fungono da colonna portante di qualsiasi castello teorico

172 BENEDETTO XVI (Papa), Messaggio del santo padre Benedetto XVI per la celebrazione della XL
giornata mondiale della pace, in https://www.vatican.va/content/benedict-
xvi/it/messages/peace/documents/hf ben-xvi_mes_20061208 xI-world-day-peace.html  (data  ultima
consultazione 31/03/2025).

173 M. SCHELER, 1! formalismo nell etica e I’etica materiale dei valori, cit., p. 19.

174 Cft. P. CARETTI, U. DE SIERVO, Diritto costituzionale e pubblico, Torino, Giappichelli, 2023; Cft. A.
BARBERA, C. FUsArRO, Corso di diritto costituzionale, Bologna. Il Mulino, 2022; Cfr. T. MARTINES,
Diritto costituzionale, Milano, Giuffre, 2022.

146


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace.html
https://www.ibs.it/libri/autori/temistocle-martines

riguardante 1 diritti. Del resto se 1’'uomo dovesse avere soli diritti, questi sfocerebbero
nel libero arbitrio.
Infatti, Norberto Bobbio afferma che «non c’¢ diritto senza obbligo, € non c¢’¢ né

diritto né obbligo senza una norma di condotta»'”

. Nel medesimo filone di pensiero si
inserisce Attilio Pisano, il quale evidenzia che ad ogni singolo individuo, alla sua
singola responsabilita, ¢ demandato il compito di rispettare i doveri e, in ultima istanza,
di garantire 1 diritti. Solo in tal maniera si possono far conciliare diritti e doveri evitando
che questi prendano il sopravvento su quelli: «Vogliamo che si rispettino 1 nostri diritti?
Rispettiamo quelli degli altri. Bramiamo che nessuno manchi alle sue obbligazioni
verso noi? Non manchiamo noi a quelle che abbiamo verso gli altri. E ’individuo,
quindi, con la sua volonta, con il suo libero arbitrio, con la sua autonomia decisionale, a
dover prendere consapevolezza dell’importanza della cultura dei doveri al cospetto di
quella dei diritti, della correlazione degli uni con gli altri, in un sistema teorico in cui
non si pud onestamente prendere 1’esercizio dei diritti, senza prima aderire ai propri
doveri»!’S,

Peraltro, 1 nostri diritti non possono prescindere dai doveri, compresi quelli dei
piu lontani (socialmente, geograficamente, temporalmente)!”’. In sostanza, occorre
riaffermare 1’idea-forza che I’'uomo certamente si arricchisce con la crescita numerica

dei suoi diritti, ma altrettanto certamente la sua realizzazione ¢ legata al senso di dovere,

alla coscienza della propria responsabilita.

175N. BOBBIO, L ’eta dei diritti, cit., p. XVIIL.

176 A. PISANO, Una teoria comunitaria dei diritti umani, Milano, Giuffre, 2004, pp. 195-196.

177 N. GENGA, M. PROSPERO, G. TEODORO (a cura di), | beni comuni tra costituzionalismo e ideologia,
cit., p. 152.

147



7 Considerazioni conclusive sulla rappresentanza delle generazioni future allo

stato attuale

Alla luce delle considerazioni attuate nel presente capitolo, occorre fare un bilancio
consuntivo al fine di comprendere pienamente se sia stata risolta la questione relativa
alla rappresentanza delle generazioni future e se sia possibile garantire la tutela, come li
definisce San Paolo VI, di «coloro che verranno dopo di noi ad ingrandire la cerchia
della famiglia umanax»!’8.

Se I’obiettivo non ¢ quello di giungere ad una connessione di responsabilita dei
presenti direttamente con i posteri e non ¢ quello di dar vita ad un modello basato su di
un sistema di diritti e doveri, dove non far vivere la bilateralita delle norme, allora la
risposta ¢ positiva. Infatti, diversi sono gli approcci utili allo scopo. Invece, se
I’obiettivo ¢ piu ambizioso, allora ¢ possibile affermare che nessuno degli approcci
esaminati costituisce una vera e autentica via di uscita all’annosa questione della
rappresentanza delle generazioni future. Di fatto ’appello etico del futuro viene
costantemente annullato, poiché non assurge mai al rango di autentico fondamento di
responsabilita intergenerazionale.

Infatti, a tal proposito, Ferdinando G. Menga afferma: «Per quanto la percezione
di un richiamo ad obblighi intergenerazionali possa mostrare un carattere esteso, diffuso
e addirittura improcrastinabile a livello della prassi socio-politica, a livello teorico, la
questione concernente la sua stessa giustificabilitd o fondatezza permane a tutt’oggi un
tema ancora irrisolto»'”’. 1l filosofo Giuliano Pontara ritiene che «la teoria dei diritti
non ¢ in grado di fondare un’articolata e plausibile concezione della responsabilita
morale verso le generazioni future»'®®. Tuttavia, la filosofa Tiziana Andina evidenzia

come, la sottovalutazione della questione transgenerazionale gioca un ruolo cruciale tra

178 Cfr. PAOLO VI (Papa) Populorum progressio, Citta del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1967.

7% 'F. G. MENGA, Responsabilita e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilita
intergenerazionale, cit., p. 198.

180 Cfr. G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit.

148



le cause che determinano la fragilita delle democrazie occidentali. Pertanto sostiene sia
indispensabile gettare le basi teoriche per una filosofia delle generazioni'®!.

Le difficolta o resistenze a riconoscere obblighi intergenerazionali derivano da quella
che puod essere interpretata come la sfida che il futuro stesso pone al pensiero
tradizionale. In concreto si tratta di un appello alla responsabilita per soggetti che
verranno che, per quanto diffusamente avvertita, non trova un’adeguata collocazione
nell’ambito della semantica del presente!®?.

Alcune parole arrivano a risultare delle violente frustate sulla coscienza di ogni
individuo che voglia definirsi morale e, conseguentemente, superiore ai soggetti
appartenenti al mondo animale. Per questo non ¢ possibile arrendersi a dichiarazioni
come quelle di autori, anche autorevoli, come Gustavo Zagrebelsky che afferma: «Le
generazioni future, proprio perché future, non hanno alcun diritto da vantare nei
confronti delle generazioni precedenti. Tutto il male che puo essere loro inferto, perfino
la privazione delle condizioni minime vitali, non ¢ affatto la violazione di un qualche
loro diritto in senso giuridico. Quando (e se...) incominceranno ad esistere, i loro
predecessori, a loro volta, saranno scomparsi dalla faccia della terra, ¢ non potranno
essere portati in giudizio»'®*.

Alessandro Morelli ritiene che le difficolta a individuare una strada efficace
dipenda dal fatto che 1 diversi argomenti, a sostegno di una responsabilita
intergenerazionale, «appaiono connotati da un eccessivo astrattismo e soprattutto
nessuno di essi sembra tenere conto del carattere finzionale che contraddistingue il

paradigma delle generazioni future in ambito giuridico»!®*. Evidenzia che il diritto sia

una tecnica sociale che persegue propri scopi anche attraverso 1’uso di finzioni (ad

181 Cfr. T. ANDINA, Transgenerazionalita. Una filosofia per le generazioni future, Roma, Carocci, 2020.
82 F. G. MENGA, Responsabilita e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilita
intergenerazionale, cit., p. 198.

183 G. ZAGREBELSKY, Diritto allo specchio, cit., p. 109.

18 A. MORELLL Ritorno al futuro. La prospettiva intergenerazionale come declinazione necessaria della
responsabilita politica, in “Costituzionalismo.it” n. 3, 2021, p. 85.

149



esempio si pensi al concetto di persona giuridica) e cid consente di ridimensionare la
portata delle obiezioni mosse al riferimento alle generazioni future!8>,

Tuttavia, a ben vedere, non ¢ detto che la finzione sia 1’unica strada percorribile per
trovare un ancoraggio motivazionale, come non ¢ detto che non si possa trovare una
combinazione virtuosa in cui non sia escluso un approccio empirico. Questa ¢ la strada

che si cerchera di percorrere nel successivo capitolo.

185 1pidem.

150



