
Eunomia. Rivista di studi su pace e diritti umani 
Eunomia - Special Issue, n. 1 (2025), 91-150 
e-ISSN 2280-8949 
ISBN: 978-88-8305-229-3 
DOI 10.1285/i22808949a14n1p91 
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 
 

 

91 

 

2. La rappresentanza delle generazioni future allo stato dell’arte 

 

 

1 La necessità della soggettività alle generazioni future  

 

L’appello etico alla cura della “casa comune”1, come la definisce Papa Francesco, e al 

“principio responsabilità”2, cardine del pensiero di Hans Jonas,  nei confronti delle 

generazioni future è ormai ampiamente noto. Se nei tempi passati era ancora 

giustificabile condensare l’interrogativo etico nei termini di una relazione 

intragenerazionale, nell’epoca contemporanea non è più possibile, in quanto l’aumentata 

capacità tecnologica raggiunta e la correlata incidenza degli effetti irreversibili, 

evidenziati nel capitolo precedente, sono tali da provocare un vero cambio epocale nella 

riflessione etica3. Attilio Pisanò, tra l’altro, mette in luce come ogni fonte climalterante 

locale cagiona un danno all’intero dell’ecosistema, con effetti anche duraturi tali da 

incidere sul benessere delle future generazioni4. San Giovanni Paolo II afferma che 

l’umanità non può più continuare ad usare i beni della Terra come nel passato. Inoltre, 

evidenzia come «l’applicazione indiscriminata dei progressi scientifici e tecnologici, 

nonostante alcuni innegabili benefici, a lungo termine ha generato molteplici effetti 

negativi. In particolare, ha messo crudamente in rilievo come ogni intervento in un’area 

dell’ecosistema non possa prescindere dal considerare le sue conseguenze in altre aree 

                                                           
1 Cfr. FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, Città del 
Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2015. 
2 Cfr. H. JONAS, Il principio responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, trad. it., Torino, Einaudi, 
2009. 
3 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, Brescia, Editrice Morcelliana, 2021, pp. 23-24. 
4 A. PISANÒ, La questione climatica come questione cosmopolitica, Torino, Giappichelli, 2024, pp. 38-39. 



 

 

92 

e, in generale, il benessere delle future generazioni»5. In sostanza, come già evidenziato 

San Paolo VI, si tratta di allargare i propri orizzonti e pensare ad una responsabilità, 

proiettata anche nel tempo e dunque verso «coloro che verranno dopo di noi ad 

ingrandire la cerchia della famiglia umana»6. 

Papa Benedetto XVI sostiene con forza e chiarezza che le società 

tecnologicamente avanzate possono e devono diminuire il proprio fabbisogno di risorse, 

perché non devono lasciare alle nuove generazioni una Terra depauperata delle sue 

risorse. Evidenzia, inoltre, che «sulla Terra l’intera famiglia umana deve trovare i beni 

necessari per vivere dignitosamente, con l’aiuto della natura stessa e con l’impegno del 

proprio lavoro e della propria inventiva. Dobbiamo però avvertire come dovere 

gravissimo quello di consegnare la Terra alle nuove generazioni in uno stato tale che 

anch’esse degnamente possano abitarla e ulteriormente coltivarla»7.  

Non accettare questo tipo di discorso significa sostenere una concezione dell’uomo 

dominatore e non quella di uomo custode della Terra. Significa, cioè, condividere una 

concezione dell’uomo superata e smentita dai danni che ha portato all’umanità e 

all’ambiente. Una concezione, cioè, caratterizzata dall’egoismo etico, dalla superiorità 

egoistica dell’uomo nei confronti di tutto il Creato. E proprio i danni portati dalla 

“costumazione” di tale concezione dell’uomo padrone della natura, finisce col 

minacciare la continuità esistenziale della specie umana8. 

Ciò che deve essere messo in discussione, quindi, è il modello di sviluppo della 

società odierna, modello che, sotto l’efficientismo, mira in realtà solo alla produzione di 

beni materiali per il raggiungimento dei quali l’uomo, purtroppo, non esita a violentare 

la natura stessa e conseguentemente i diritti delle generazioni presenti e future. Per cui è 

possibile affermare che l’evoluzione dell’uomo ha avuto uno sviluppo in peius, facendo 
                                                           
5 GIOVANNI PAOLO II (Papa), Pace con Dio creatore. Pace con tutto il creato, in  
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-
world-day-for-peace.html (data ultima consultazione 31/03/2025). 
6 Cfr. PAOLO VI (Papa) Populorum progressio, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1967. 
7 Cfr. BENEDETTO XVI (Papa), Caritas in veritate, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2009. 
8 A. TARANTINO, Diritti dell’umanità e giustizia intergenerazionale, in A. TARANTINO (a cura di), 
Filosofia e politica dei diritti umani nel terzo millennio, Milano, Giuffrè, 2003, pp. 463-464. 

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html


 

 

93 

dire giustamente al francescano Polidoro che mentre all’epoca di San Francesco era 

l’uomo ad avere paura della natura, oggi è la natura che ha paura dell’uomo. Ma la 

natura, sfruttata e violentata, finisce col vendicarsi dei danni irreparabili che le sono 

arrecati proprio da questo modello di sviluppo errato, di sviluppo proposto dalla società 

odierna9, nella quale vengono coinvolte inevitabilmente anche le incolpevoli e indifese 

generazioni future.  

Come si può notare, la questione etica entra nel tessuto delle valutazioni, che 

spesso richiedono scelte il più possibile ragionevoli tra esigenze anche contrastanti. 

Silvia Salardi evidenzia come l’incessante sviluppo scientifico e tecnologico apre 

sempre nuovi orizzonti di scelta, perché attraverso l’uso pratico delle applicazioni 

scientifiche si va ad ampliare la gamma delle azioni possibili le cui conseguenze sono 

spesso opposte tra di loro. Si pensi alla decisione se proseguire un trattamento salvavita 

o meno, se avvalersi delle tecniche di procreazione assistita o meno, se far prevalere 

l’integrità dell’ambiente sul lavoro o meno, se potenziarsi o meno, ecc. Si tratta di esiti 

che non possono essere valutati solo in relazione alla percorribilità pratica di certe 

strade. La ragione risiede nel fatto che le nuove opportunità offerte dalla scienza 

incidono indirettamente sulle opzioni di scelta nell’ambito morale e giuridico. Vi 

incidono in modo indiretto, perché non dicono cosa si debba fare, ma nel momento in 

cui rendono possibile farlo, chiedono indirettamente al diritto di intervenire per rendere 

la fattibilità tecnica il più possibile sostenibile sotto il profilo etico. Il diritto, a fronte dei 

nuovi scenari di scelta, assume il compito di promuovere l’accesso alle tecniche in 

maniera equa, promuovere canali istituzionali di informazione per consentire scelte 

consapevoli, garantire un adeguato bilanciamento degli interessi affinché venga sempre 

assicurata la libertà, la dignità e la sicurezza dei soggetti interessati10.  

                                                           
9 L. LIPPOLIS (a cura di), Diritti Umani, poteri degli stati e tutela dell’ambiente, Milano, Giuffrè, 1993, p. 
6. 
10 Cfr. S. SALARDI, Discriminazioni, linguaggio e diritto. Profili teorico-giuridici. Dall’immigrazione agli 

sviluppi della tecno-scienza: uno sguardo al diritto e al suo ruolo nella società moderna, Torino, 
Giappichelli Editore, 2015. 



 

 

94 

A questo punto risulta utile considerare l’analisi effettuata dal Cardinale e 

bioeticista Elio Sgreccia il quale, rifacendosi alla teoria evoluzionistica di Darwin e al 

sociobiologismo che ha come caposcuola Weber, afferma che il cosmo e le varie forme 

di vita nel mondo sono stati soggetti a evoluzione, conseguentemente anche le società 

evolvono, pertanto, dentro questa evoluzione biologica e sociobiologica i valori morali 

devono cambiare. Cosicché la spinta evolutiva, che muove dall’“egoismo biologico” o 

istinto di conservazione di sé, trova forme sempre nuove di adattamento di cui il diritto 

e la morale sarebbero l’espressione culturale. Nelle nuove condizioni evolutive in cui 

ormai compare una nuova situazione dell’uomo nel cosmo e nel mondo biologico, si 

dovrebbe immaginare un nuovo sistema di valori, perché quello precedente non è più 

adatto a configurare l’ecosistema che si viene ad istaurare. La vita dell’uomo non 

sarebbe, perciò, sostanzialmente diversa dalle varie forme di vita e dall’universo con cui 

vive in simbiosi. L’etica in questa visione occupa il ruolo di mantenere l’equilibrio 

evolutivo, l’equilibrio della mutazione dell’adattamento e dell’ecosistema11.  

In particolare, da un lato la difficoltà dell’uomo di trovare un equilibrio tra lo 

sviluppo economico e la tutela dell’ambiente, dall’altro la capacità di manipolare il 

proprio DNA, sono le grandi sfide dell’epoca contemporanea che investono 

inevitabilmente anche le generazioni future. Attilio Pisanò evidenzia come da un punto 

di vista etico la questione del riconoscimento di una soggettività morale alle generazioni 

future si colloca entro il processo di espansione del rapporto etico che tradizionalmente 

ha visto l’uomo come unico ente caratterizzato dalla soggettività. L’ampliamento dei 

riferimenti etici ha portato dapprima l’animalismo a sostenere il riconoscimento di una 

forma di soggettività etica e/o giuridica per gli animali, poi l’ambientalismo (nella 

versione più radicale) a sostenere il riconoscimento di un’altrettanta soggettività nei 

confronti dell’ecosistema. Con riferimento al tema generazionale afferma che «a 

differenza di quanto sostenuto dal dibattito animalista e da quello ambientalista, il 

riconoscimento di una forma di soggettività alle generazioni future non parte da 
                                                           
11 E. SGRECCIA, Diritti Umani e Bioetica: tutela della vita e qualità della vita, in L. LIPPOLIS (a cura di), 
Diritti Umani, poteri degli stati e tutela dell’ambiente, Milano, Giuffrè, 1993, pp. 81-82. 



 

 

95 

premesse antiantropocentriche, ma tenta di dare risposte nel solco della tradizione 

antropocentrica»12. 

 

 

2 L’estensione della soggettività morale: tra antropocentrismo, 

antiantropocentrismo e antropogenetica 

 

Passiamo ad esaminare l’approccio utilizzato per dare una forma di soggettività alle 

generazioni future, e i tratti costitutivi degli altri che hanno dato risposta alle istanze 

animaliste e ambientaliste. In questo modo si riuscirà a comprendere meglio su quali 

basi si innestano le tesi che cercano di dare una riconoscibilità giuridica nei confronti 

dei posteri.  

Pertanto, con riferimento ai principali paradigmi etici che costituiscono i vari 

approcci alle varie istanze, è possibile individuare tre grandi aree: 

1. antropocentrica, la quale comprende: 

a. l’etica della frontiera (assenza di ecologia); 

b. l’etica dei limiti13 (ecologia moderata); 

2. antiantropocentrica, la quale comprende: 

a. l’etica sensiocentrica (ecologia allargata); 

b. l’etica biocentrica (ecologia estesa); 

c. l’etica ecocentrica (ecologia radicale)14; 

3. antropogenetica metaetica, coincidente con l’etica del rispetto (umanesimo 

ecologico)15.  

                                                           
12 A. PISANÒ, Generazioni future, in “Enciclopedia di Bioetica e Scienza giuridica”, diretta da E. 
SGRECCIA E A. TARANTINO, vol. VI, Napoli, E.S.I., 2013, pp. 509-510. 
13 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, Bari, Edizioni Dedalo, 2002 p. 25; ID., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di 

bioetica medica, ambientale, animale, Roma, Carocci, 2011, p. 161. 
14 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, Milano, Giuffrè, 
2012, p. 96. 

https://www.ibs.it/libri/editori/edizioni-dedalo


 

 

96 

Per affrontare l’etica della frontiera e l’etica dei limiti rientranti nell’antropocentrismo, 

diamo, innanzitutto, un significato schematico di quest’ultimo termine. 

L’antropocentrismo è la tendenza a considerare l’uomo, e tutto ciò che gli è proprio, 

come “essere” centrale nell’Universo. In particolare, l’antropocentrismo si basa sulle 

tesi seguenti: 

a) l’uomo è l’unico soggetto morale, capace di giudizio in senso pieno; 

b) l’uomo è l’esclusivo punto di riferimento cui commisurare il comportamento 

morale; 

c) in linea di principio, non esistono altre dimensioni, se non sovraumane, che 

meritino considerazione morale16. 

Si tratta di centralità che può essere intesa secondo diversi accenti e sfumature. Nel caso 

di specie, l’antropocentrismo si divide in antropocentrismo forte (rappresentato 

dall’“etica della frontiera”) e antropocentrismo debole (rappresentato dall’“etica dei 

limiti”). 

L’etica della frontiera è un modello caratterizzato da una forte enfasi sul valore 

di trasformazione fisica del mondo naturale. Dominante è il mito dell’abbondanza, ossia 

dell’idea dell’illimitatezza delle risorse naturali e dell’ottimismo tecnologico, ossia della 

fiducia assoluta che la tecnologia saprà risolvere ogni tipo di problema che si dovesse 

presentare. Inoltre, il modello in questione è del tutto privo di ogni riferimento 

temporale di lungo periodo, con conseguente totale disinteresse per le generazioni 

future. Si tratta di un modello ispirato all’“assenza di ecologia” che considera la natura 

come ambiente ostile e pericoloso, da conquistare e trasformare in senso assoluto per il 

piacere e l’utilità esclusiva dell’uomo17. 

                                                                                                                                                                          
15 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, cit., p. 25; ID., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, 

ambientale, animale, cit., p. 161. 
16 ID., Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, Thoreau, Gandhi, 
cit., pp. 21-22. 
17 ID., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit., p. 161. 

https://it.wikipedia.org/wiki/Essere_umano
https://it.wikipedia.org/wiki/Universo


 

 

97 

L’etica dei limiti è caratterizzata dal riconoscimento della necessità di porre dei 

limiti alla crescita materiale. Dominante è il tema della finitezza delle risorse naturali, 

ossia dell’idea della scarsità ed esauribilità delle risorse naturali, della ricerca del 

massimo rendimento sostenibile, da intendersi come sviluppo sostenibile o eco-

compatibile. Inoltre, vi è un allargamento degli orizzonti temporali e di specie; vengono 

presi in considerazione gli interessi delle generazioni future e degli animali. Si tratta di 

un modello ispirato all’“ecologia di moderata”, in sostanza di tratta di una ecologia 

moderata, che assegna vincoli normativi al comportamento umano in relazione 

all’ambiente e si prescrive un’amministrazione oculata delle risorse naturali, sempre in 

funzione della prosperità e del benessere umani18. 

Per affrontare l’etica sensiocentrica, l’etica biocentrica e l’etica ecocentrica 

rientranti nell’antiantropocentrismo, diamo, anche in questo caso, un significato 

schematico di quest’ultimo termine. L’antiantropocencentrismo è la tendenza a 

comportare la dissoluzione di ogni rigido confine tra umano e non umano e la visione 

della Terra non più come risorsa da sfruttare, ma come bene da tutelare. In particolare, 

l’antiantropocentrismo si basa sulle tesi seguenti: 

a) l’uomo non è l’unico soggetto morale; 

b) l’uomo non è l’esclusivo punto di riferimento cui commisurare il 

comportamento morale; 

c) in linea di principio, esistono altre dimensioni, oltre all’uomo, che meritino 

considerazione morale19. 

Alla luce di quanto evidenziato, Attilio Pisanò afferma che, gli indirizzi 

antiantropocentrici riconoscono un valore intrinseco ad ogni essere naturale, 

indipendentemente dall’utilità e dal benessere umano. L’ampiezza con la quale si decide 

                                                           
18 Ivi, p. 162. 
19 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, cit., p. 25. 



 

 

98 

di attribuire tale valore intrinseco a soggetti, a entità diversi dall’uomo, determina a 

quali enti si possa riconoscere una forma di soggettività: animali, vegetali, ecosistemi20.  

Pertanto, nel caso dell’etica sensiocentrica la ricerca del valore intrinseco nel mondo 

non umano può fondarsi sul criterio della capacità di avvertire il piacere o il dolore. 

Pertanto si giustifica il riconoscimento della soggettività, oltre all’uomo, negli animali. 

Si tratta di un modello che potremmo chiamare “ecologia allargata”, nella cui ottica gli 

animali assumono un valore intrinseco. Sono esclusi alcuni organismi (unicellulari e 

pluricellulari), i vegetali e gli elementi fisici della Terra21. 

Nell’etica biocentrica il valore intrinseco nel mondo nonumano può fondarsi sul 

criterio della stessa vita in senso biologico. Dunque si allarga la sfera etica e giuridica a 

tutti gli essere viventi in quanto tali, inclusi gli individui unicellulari o pluricellulari con 

caratteristiche biologiche che consentano lo sviluppo, la crescita, il funzionamento 

autonomo e la regolazione con altri organismi e con l’ambiente esterno. Si tratta di un 

modello che potremmo chiamare “ecologia estesa”, nella cui ottica gli essere viventi 

assumono un valore intrinseco. Restano esclusi i soli elementi fisici della Terra22. 

In fine, abbiamo l’etica ecocentrica o radicale che si basa su di una visione 

olistica del mondo23 il cui modello più classico è la teoria normativa di Aldo Leopold 

volta a inculcare principi di solidarietà ecologica, basati su un senso di appartenenza 

mistico-affettiva alla Terra. Egli sostiene che è l’ambiente a prescrivere il giusto 

comportamento e i limiti ad esso imposti, è la natura a fornire il modello di un’etica 

della partecipazione e dell’integrazione. Ne consegue quello che si potrebbe definire 

l’imperativo categorico dell’etica della Terra: «Una cosa è giusta quando tende a 

preservare l’integrità, la stabilità e la bellezza della comunità biotica, è ingiusta quando 

tende altrimenti»24.  

                                                           
20 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., p. 95. 
21 Ivi, p. 96. 
22 Ibidem. 
23 Ibidem. 
24  Cfr. A. LEOPOLD, Aldo Leopold: A Sand County Almanac & Other Writings on Ecology and 

Conservation, Library of America, 2013. 



 

 

99 

L’etica radicale, che si ispira a tale concezione, riconosce i diritti/interessi 

morali a tutte le specie non umane in considerazione dell’interdipendenza di tutti gli enti 

della natura. Inoltre, in considerazione del fatto che il tutto è più importante della 

somma delle parti, ne deriva la subordinazione dell’individuo a fini collettivi (prima 

della società, ora della comunità biotica)25. Da ciò derivano i diritti dell’ambiente, in 

una direzione palesemente olistica che apre le porte al riconoscimento giuridico degli 

interessi di ogni cosa (acqua, montagne, prati, colline, ghiacciai, terra, aria, spazio, 

ecc.)26. Si tratta di un modello ispirato all’“ecologia profonda”, nella cui ottica la natura 

assume un valore intrinseco, ossia un valore in sé, indipendentemente dall’esperienza 

umana27.  

Infine, prima di esaminare l’etica del rispetto è necessario chiarire il significato 

dell’antropogenismo metaetico, cui essa appartine.  

L’antropogenismo metaetico, che fa capo alla bioeticista Luisella Battaglia, si prefigge 

di uscire dalla falsa alternativa tra una cultura del dominio (di ispirazione 

antropocentrica) e una cultura della sottomissione (di ispirazione antiantropocentrica)28. 

La tesi dell’insuperabilità dell’antropocentrismo contiene due asserzioni che vengono 

spesso associate e che, invece, occorrerebbe considerare separatamente.  

La prima è la tesi per cui ogni attribuzione di valore trova la sua origine nella 

coscienza umana e, conseguentemente, ogni etica si origina nella continuità umana. 

Questa tesi viene definita antropogenetica del valore perché ne individua la genesi 

nell’anthropos. La seconda è la tesi per cui ogni attribuzione di valore si riferisce 

esclusivamente a soggetti umani e, conseguentemente, ogni etica trova la sua 

                                                           
25 L. BATTAGLIA, Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit., 
p. 148. 
26 Cfr. L. PALAZZANI, Biogiuridica. Teorie, questioni, analisi, Torino, Giappichelli, 2021. 
27 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, cit., pp. 27-31. 
28 Ivi, p. 26. 



 

 

100 

destinazione nella sola comunità umana. Questa viene definita tesi antropocentrica del 

valore perché ne identifica la centralità e il fine nell’anthropos29. 

A tal proposito Battaglia evidenzia com’è diverso il significato sottostante alla 

centralità umana. Nel primo caso (tesi antropogenetica), l’uomo è centrale in quanto è 

unico generatore del valore; nel secondo (tesi antropocentrica), l’uomo è centrale in 

quanto è anche l’unico destinatario del valore. Come è facilmente deducibile, dalla 

prima asserzione non segue necessariamente la seconda. È infatti perfettamente 

plausibile affermare che l’uomo è il solo soggetto capace di valutazioni morali senza, 

per questo, asserire che è anche l’unico soggetto degno di considerazione morale. 

Pertanto l’antropogenismo, che si colloca sul piano metaetico e non su quello etico-

normativo, si limita ad affermare la genealogia dei valori senza che, per questo, debba 

essere necessariamente antropocentrata. Per questo l’antropogenismo metaetico non 

segue logicamente l’antropocentrismo etico, che impedirebbe l’estensione della 

considerazione morale ad altri soggetti30. 

Questa prospettiva consente, inoltre, di effettuare due ulteriori valutazioni 

relative alla condotta e alla riflessione etica: 

a) l’aspetto simmetrico, ossia il rispetto di quel patto di reciprocità di doveri e obblighi 

che ci attendiamo dagli altri agenti morali; 

b) l’aspetto asimmetrico, ossia la non reciprocità di doveri e obblighi che ci assumiamo, 

senza attenderci nulla in cambio, nei confronti di coloro che non sono in grado di 

reciprocare31. 

La non reciprocità, ossia la relazione asimmetrica con l’altro, sembra essere il filo 

conduttore anche della riflessione di Gandhi il quale, peraltro, applica tale tesi a 

prescindere dalla specie cui appartiene l’interlocutore. Al posto della vita basata sul 

                                                           
29 Ivi, p. 22. 
30 Ibidem. 
31 Ivi, p. 23. 



 

 

101 

potenziamento di sé (compresa la riduzione dell’altro a sé) colloca il vivere con l’altro 

senza pretendere alcuna ricompensa32. 

Si tratta di una tesi che ha riflessi molto rilevanti sulla nostra visione della 

comunità morale33. Infatti, rispetto alle possibili critiche che potrebbero essere sollevate 

con riferimento al fatto che i non umani, non potendo adempiere a dei doveri, non 

possano nemmeno essere riconosciuti titolari di diritti, è possibile fare rilevare come 

casi analoghi sono presenti nella normativa che ha per oggetto gli uomini. Si pensi ai 

neonati, ai comatosi, o ai malati psichici gravi che pur essendo centro d’imputazione di 

diritti e doveri, esercitano diritti ma sono esonerati dall’adempimento di doveri. 

Conseguentemente, se ritenessimo obbligatoria la reciprocità dei doveri, senza 

eccezione alcuna, dovremmo escludere anche diversi soggetti appartenenti al genere 

umano.  

L’etica sottostante, definita etica del rispetto, riconosce i diritti/interessi morali a 

tutte le specie non umane pur consentendo di difenderci dagli attacchi, da ciò derivano i 

diritti dell’ambiente, secondo una prospettiva che intende saldare interessi umanistici e 

valori ambientali. Inoltre, insiste sui valori di cui l’uomo può godere se preserva le 

risorse naturali, mantenendone i caratteri e l’integrità e permettendo che membri del 

mondo non umano seguano i loro modelli caratteristici di esistenza. Si tratta di un 

modello ispirato ad un approccio definibile “umanesimo ecologico”, secondo il quale la 

natura assume un valore intrinseco, ossia un valore in sé, ma che al tempo stesso rifiuta 

ogni fondamentalismo tipico dell’“ecologia profonda” e la conseguente affermazione di 

una compatibilità tra etica del rispetto della natura e tradizione umanistica34.  

 

 

 

                                                           
32 Cfr. M. K. GANDHI, Teoria e pratica della non violenza, trad. it., Torino, Einaudi, 2006. 
33 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, pp. 22-23. 
34 ID., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit., p. 162. 



 

 

102 

3 L’estensione della soggettività morale in funzione delle generazioni future 

 

Esaminate le principali posizioni ideologiche, occorre effettuare un passo in avanti 

valutando quale delle stesse risulta essere in grado di fornire una base teorica idonea a 

tradursi in una legislazione nei confronti delle generazioni future. In questo modo, come 

evidenzia Guido Fassò, risulterà possibile non trascurare quei principi che devono 

regolare i rapporti umani e non vi sarà il rischio di perdere di vista i valori alti della 

vita35.  

All’interno dell’antropocentrismo il modello dell’etica della frontiera 

(caratterizzato da una forte enfasi sul valore di trasformazione fisica del mondo 

naturale), essendo ispirato dall’“assenza di ecologia”, considera la natura come 

ambiente ostile e pericoloso da conquistare e trasformare in senso assoluto, è del tutto 

inadatto a garantire un equilibrio uomo-ambiente. Ed ancor più inadatto per ristabilire 

l’equilibrio naturale, già fortemente compromesso, e per garantire la tutela degli 

interessi delle generazioni future.  Il cieco dominio dell’uomo sull’ambiente ha già 

ampiamente dimostrato i suoi effetti perversi. La “tecnosfera”, ossia l’odierno mondo 

sempre più artificiale e dipendente dall’uomo (per l’apporto continuo di energia e 

risorse per il suo mantenimento: si pensi all’ambiente urbano o alle moderne “campagne 

ipertecnologiche” intensivamente sfruttate), ha dimostrato di prendere il sopravvento 

minando gli equilibri vitali di quello spazio di appena 20 km di spessore, definito 

“biosfera”, abitato dagli organismi viventi, e ha minacciato, paradossalmente, la stessa 

specie umana che ha creato la “tecnosfera”. Infatti, funzionando fianco a fianco con la 

biosfera, sullo stesso Pianeta, la tecnosfera lascia filtrare o deliberatamente introduce o 

scarica all’interno tanti veleni penetranti e mortali, sostanze irritanti, tali da minacciare 

la sua capacità di efficace funzionamento e il suo valore di fonte di sostegno e di 

ambiente naturale per l’umanità. In base a tale approccio l’uomo e la natura si sono 

                                                           
35 G. FASSÒ, Storia della filosofia del diritto. III Ottocento e Novecento, Roma-Bari, Laterza, 2020, p. 
417. 



 

 

103 

venuti a trovare “sulla stessa barca”, entrambi ugualmente minacciati dall’operato privo 

di controllo della tecnosfera36.  

Il modello dell’etica dei limiti, è caratterizzato dal riconoscimento della 

necessità di porre dei limiti alla crescita materiale ed essendo ispirato da una “ecologia 

di moderata”, si relaziona con la natura e gli animali sempre in funzione della prosperità 

e del benessere umani. In sostanza, vi è un allargamento degli orizzonti temporali e di 

specie, poiché vengono presi in considerazione gli interessi delle generazioni future e 

degli animali; tuttavia, a questi ultimi viene accordata solo una tutela indiretta, secondo 

la concezione kantiana (Lezioni di etica, 1775 e La Metafisica dei costumi, 1797). 

Infatti, Kant, pur considerando il rispetto come qualcosa di riferibile soltanto agli 

uomini e mai alle cose o agli animali, riprende la cosiddetta “tesi della crudeltà” di S. 

Tommaso d’Aquino (Summa Theologiae, 1265-1274) e vede il maltrattamento degli 

animali come un’anticamera per la violenza verso gli uomini37. Pertanto, il rispetto 

dell’ambiente e delle forme di vita differenti da quella umana, si configurano come un 

diritto di tutte le generazioni che si susseguono nella storia dell’umanità. Questo implica 

una tutela indiretta della specie non umana, ma sicuramente utile e diretta nei confronti 

delle generazioni future. 

All’interno dell’antiantropocentrismo, al di là dell’ampiezza con la quale si 

decide di attribuire tale valore intrinseco a soggetti a entità diversi dall’uomo, l’etica 

sensiocentrica, biocentrica, ed ecocentrica sono accomunate dal riconoscimento di 

diritti/interessi morali a specie non umane (attraverso la dissoluzione di ogni confine tra 

umano e non umano), e considerano la natura l’unica forza creatrice che tutto produce, 

anche la specie umana. In base a questa impostazione la natura, soprattutto nel caso 

dell’ecocentrismo, essendo ontologicamente primaria rispetto all’uomo, assume anche il 

carattere d’istanza normativa ultima.  

In realtà, con buona pace degli ecologisti antiantropocentrici, occorre osservare 

che l’ecologia non potrà mai dirci quali modi alternativi di vita, con cui gli uomini 
                                                           
36 M. MANCARELLA, Il diritto dell’umanità all’ambiente, Milano, Giuffrè, 2004, p. 31. 
37 Cfr. I. KANT, La metafisica dei costumi, trad. it, Bari-Roma, Edizioni Laterza, 2014. 



 

 

104 

hanno la possibilità di mettersi in rapporto con la natura, possono essere scelti da noi in 

qualità di agenti morali. Infatti, date tutte le informazioni ecologiche possibili, la nostra 

specie, a differenza delle altre, ha la possibilità di scegliere come condurre la sua 

esistenza e anche se continuare ad esistere o meno. In particolare, il timore è che nelle 

etiche ecologiste vengano trascurati o minimizzati i tradizionali obiettivi dell’etica 

umanistica (giustizia, libertà, progresso della conoscenza) o che venga minacciata 

quell’autonomia individuale che costituisce il valore fondamentale su cui poggia la 

democrazia liberale. 

Inoltre, si potrebbe rilevare che l’affermazione dell’eguaglianza biotica, secondo 

cui tutti gli organismi e le entità nell’ecosfera sono uguali nel loro valore intrinseco in 

quanto parti di un tutto interrelato, non può che comportare l’affermazione della nostra 

totale immanenza alla natura, con la conseguente rinuncia a pronunciare giudizi di 

valore, a differenziare, sul piano assiologico e normativo, tra modelli di vita naturale, 

nella proiezione che possono avere per la nostra condotta, al fine di determinare le 

condizioni di “vita buona”. La sacralizzazione dell’armonia naturale del mondo rischia 

di mettere in forse la stessa posizione dell’uomo come soggetto morale, di vanificare le 

stesse condizioni dell’esercizio della moralità che prevede una specifica attività elettiva 

di oggetti. Addirittura, nell’ecologia profonda, anziché un superamento del pensiero 

dualistico (uomo/natura; spirito/corpo; natura/cultura), si ha l’approdo a un altro 

dualismo, questa volta di segno opposto: dalla parte del valore stanno la vita, la natura, 

la corporeità; dalla parte del disvalore la cultura, la scienza, la razionalità38. Un’etica 

che considera moralmente colpevole l’abbattimento di un albero al pari dell’omicidio di 

un uomo, rivela la sua debolezza e la sua contraddizione, perché il principio di 

eguaglianza non implica che si debbano trattare indistintamente, allo stesso modo, tutti 

gli interessi coinvolti39. Se si considerasse ugualmente grave l’omicidio di un uomo e 

                                                           
38 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, cit., pp. 30-31. 
39 M. ARAMINI, La Terra ferita. Etica e ambiente, cit., p. 121. 



 

 

105 

l’abbattimento di un albero avremmo una violazione del principio di uguaglianza40 e 

quindi un sistema basato sull’egualitarimo41. Questa posizione, di quasi 

personalizzazione della natura, indebolisce la sua possibilità di essere rispettata, perché 

toglie all’uomo la responsabilità di essere l’amministratore e il custode del mondo 

naturale. La stessa famosa teoria di Aldo Leopold, denominata Etica della terra, 

propone una concezione totalmente olistica della morale42. Questo approccio va 

incontro a esiti socialmente assurdi, poiché finisce col ritenere opportuna qualunque 

drastica riduzione della presenza umana. Non a caso, proprio all’interno di queste 

concezioni, è sorta l’idea dell’uomo come “cancro del Pianeta”, così indicato da James 

Lovelock43. Anche dal punto di vista morale si hanno esiti paradossali, poiché si arriva a 

definire il bene morale in modo tale che non solo l’agente morale viene neutralizzato ma 

addirittura rimosso44. 

All’interno dell’antropogenismo metaetico l’etica del rispetto, ispirata 

all’“umanesimo ecologico”, riconosce i diritti/interessi morali anche alle specie non 

umane e insiste sui valori di cui l’uomo può godere se preserva le risorse naturali, 

mantenendone i caratteri e l’integrità e permettendo che membri del mondo non umano 

seguano i loro modelli caratteristici di esistenza45.  

Quando si parla di umanesimo e di ecologismo si pensa erroneamente a due termini che 

si pongono in posizione di antitesi. Ciò deriva da un doppio equivoco: quello che 

                                                           
40 Il concetto di uguaglianza consiste nella condizione di cose o persone che siano uguali tra loro, a parità 
di qualità o attributi. Questo implica che situazioni uguali siano giudicate in modo uguale e situazioni 
diverse siano giudicate in modo diverso. Per ulteriori informazioni si veda: P. PERLINGIERI, Istituzioni di 

diritto civile, Napoli, E.S.I., 2020, p. 27. 
41 Il concetto di egualitarismo consiste nella condizione di cose o persone che siano uguali tra loro, a 
prescindere se l’oggetto della valutazione sia caratterizzato da uguaglianza. Questo implica che situazioni 
uguali siano giudicate diversamente e situazioni diverse siano giudicate in modo uguale. Per ulteriori 
informazioni si veda: P. PERLINGERI, Istituzioni di diritto civile, cit., p. 27. 
42 Cfr. A. LEOPOLD, L’Ethique de la terre, trad. fr., Paris, Éditions Payot, 2019. 
43 Cfr. J. LOVELOCK, La rivolta di Gaia, trad. it., Milano, Rizzoli, 2006. 
44 Cfr. G. GAGLIANO, Problemi e prospettive dell’ecologia radicale e dell’ecoterrorismo, Roma, Aracne, 
2012; Cfr. J. LOVELOCK, La rivolta di Gaia, cit.; Cfr. J. RUSSELL, C. RONALD, Aldo Leopold, Book on 
Demand Ltd., 2013. 
45 L. BATTAGLIA, Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit., 
p. 162. 

https://www.ibs.it/ebook-inglese/editori/%C3%A9ditions-payot


 

 

106 

identifica l’umanesimo con un antropocentrismo forte (ideologia del dominio) e quello 

che identifica l’ecologismo con un fondamentalismo antiantropocentrico (ideologia 

della sottomissione). Da qui nascono le idee simmetriche di un umanesimo 

necessariamente anti-ecologico, attestato sulla convinzione che occorra difendere 

l’uomo e i suoi valori contro la sacralizzazione della natura; e di un ecologismo 

necessariamente antiumanistico, persuaso che, per difendere la natura, occorra mettere 

sotto accusa la tradizione stessa dell’Occidente. In realtà non occorre essere 

fondamentalisti per condannare lo sfruttamento della natura, né aderire 

all’antropocentrismo per difendere la dignità dell’uomo: si correrebbe, altrimenti, il 

rischio d’immaginare preoccupati gli uni, esclusivamente dei diritti umani, gli altri, dei 

diritti della natura46. «In realtà è possibile postulare un umanesimo ecologico, a 

condizione che l’umanesimo divenga consapevole che l’esclusiva concentrazione 

sull’uomo significa solo immiserimento, atrofia del nostro essere, disumanizzazione e 

che l’ecologismo tematizzi in senso critico l’attitudine della fondamentale unità del 

vivente, riconoscendo che l’estensione della sfera etica oltre la specie umana è il 

prodotto di un’evoluzione di autocoscienza che è propria dell’uomo»47. A tal proposito, 

già Michelet metteva in evidenza che il superamento dell’antropocentrismo non ha un 

effetto antiumanistico. Egli sosteneva che, partendo da una visione complessiva e da 

una comunanza di destino tra uomo e natura, dobbiamo impegnarci a mettere in 

relazione le questioni relative all’ambiente, al mondo animale, alla qualità stessa della 

vita, con quelle attinenti il mondo umano48. La via da seguire è quella di una cultura del 

rispetto, nutrita della consapevolezza che oggi non si tratta tanto di dominare la natura, 

quanto di dominare il dominio della natura. Al riguardo, fondamentale è compiere uno 

sforzo anticipatorio di ragione e di immaginazione che includa la previsione degli effetti 

                                                           
46 ID., Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, Thoreau, Gandhi, 
cit., p. 19. 
47 ID., Un’etica per il mondo vivente. Questioni di bioetica medica, ambientale, animale, cit., p. 166. 
48 Cfr. J. MICHELET, La montagna, trad. it., Genova, Il Nuovo Melangolo, 2001. 



 

 

107 

a lungo termine delle operazioni umane sul sistema planetario, sulle generazioni future, 

sulle altre specie49. 

Alla luce di tali premesse, la soluzione per garantire un’effettiva protezione delle 

generazioni future è sicuramente rappresentata dall’etica dei limiti, di ispirazione 

antropocentrica. Poi, un’alternativa è costituita dall’etica del rispetto, rientrante 

nell’antropogenismo metaetico, in quanto questa lascia all’uomo l’esclusività di 

attribuire un valore intrinseco a tutti quei soggetti ritenuti meritevoli di tutela (anche alle 

generazioni future), a prescindere dalla capacità di reciprocare.  

Tuttavia, in quest’ultimo caso, occorre considerare che ci si espone maggiormente di 

essere tacciati di paternalismo50, in quanto tutti i diritti dell’uomo sono storicamente 

discesi da un approccio antropocentrico51. 

 

 

4 I macro argomenti antropocentrici detrattivi per la non responsabilità 

intergenerazionale: etica della frontiera 

 

All’interno dell’antropocentrismo, prima di affrontare i principali argomenti volti a 

cercare di garantire un’effettiva protezione delle generazioni future, risulta opportuno 

esaminare quelli privi di un’ottica intergenerazionale. In virtù di ciò è possibile farli 

rientrare nell’alveo dell’etica della frontiera, esaminata precedentemente. Peraltro, in 

questo modo, sarà più facile comprendere le fragilità di queste posizioni, nonché gli 

ostacoli da superare per riconoscere alle generazioni future valore giuridico.  

Nell’ambito degli approcci volti a non riconoscere una responsabilità 

intergenerazionale, allo stato attuale dell’arte è possibile individuarne sei macro 

argomenti: 

                                                           
49 L. BATTAGLIA, Alle origini dell’etica ambientale. Uomo, natura, animali in Voltaire, Michelet, 

Thoreau, Gandhi, cit., p. 27. 
50 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., p. 163. 
51 Cfr. N. BOBBIO, L’età dei diritti, Torino, Einaudi, 1990. 



 

 

108 

1. della provvidenza divina; 

2. dell’astuzia della ragione; 

3. della rilevanza del presente e dell’irrilevanza etica del futuro; 

4. dell’assenza di empatia; 

5. della relazionalità degli obblighi; 

6. della nostra ignoranza52. 

 

 

4.1 Argomento della provvidenza divina 

 

È l’argomento che interpreta il Vangelo (Matteo, 6:34) per sostenere che del futuro 

l’uomo non è moralmente responsabile in quanto ad esso provvede la divina 

provvidenza53. Si tratta, tra l’altro, di un argomento trattato anche da Sant’Agostino e 

che viene ripreso, nel XVI secolo, da Francesco Bacone il quale afferma che «l’uomo 

deve perseguire obiettivi giusti nel presente, e lasciare il futuro alla divina 

provvidenza»54. 

La fragilità di tale tesi è legata al fatto che, pur dando per buono che nel futuro 

provvede la divina provvidenza, deresponsabilizza totalmente l’agire umano nel 

presente. In sostanza le azioni presenti risultano scollegate dai riflessi futuri. In realtà 

proprio l’argomento evangelico, al quale si rifà peraltro oggi Papa Francesco, chiama in 

responsabilità l’uomo nel suo agire quotidiano. Del resto Bacone, il quale a sua volta si 

rifà a Sant’Agostino, afferma che «l’uomo deve perseguire obiettivi giusti nel presente». 

Conseguentemente, la tesi in questione è destinata a crollare miseramente rifacendoci 

proprio alla tradizione Biblica, in particolare al Libro della Genesi, dove si afferma che 

«Dio pose l’uomo e la donna sulla Terra perché la coltivassero e la custodissero» (cfr 

2,15).  

                                                           
52 Cfr. G. PONTARA, Etica e generazioni future, Roma, Mincione Edizioni, 2021. 
53 Ivi, p. 55. 
54 Cfr. F. BACONE, Scritti filosofici, trad. it., Torino, U.T.E.T., 2016. 



 

 

109 

A tal proposito Papa Francesco si pone le domande seguenti: «che cosa vuol dire 

coltivare e custodire la Terra? Noi stiamo veramente coltivando e custodendo il Creato? 

Oppure lo stiamo sfruttando e trascurando? Il verbo coltivare mi richiama alla mente la 

cura che l’agricoltore ha per la sua Terra perché dia frutto ed esso sia condiviso: quanta 

attenzione, passione e dedizione! Coltivare e custodire il Creato è un’indicazione di Dio 

data non solo all’inizio della storia, ma a ciascuno di noi; è parte del suo progetto; vuol 

dire far crescere il mondo con responsabilità, trasformarlo perché sia un giardino, un 

luogo abitabile per tutti»55. Su questa concezione di vita è improntata l’enciclica 

Laudato sì. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, interamente dedicata al 

tema dell’ecologia, che vuole smuovere le coscienze umane a prendere consapevolezza 

di come l’ambiente non sia qualcosa di avulso e distante dall’uomo ma che, al contrario, 

produce inevitabili ripercussioni sulle generazioni presenti e future. Per questo richiede 

un’azione concreta da parte di ognuno di noi e viene definita, dallo stesso Papa 

Francesco, come un’enciclica essenzialmente sociale56. 

 

 

4.2 Argomento dell’astuzia della ragione 

 

Con l’argomento in questione si fa leva sulla nozione hegeliana di “astuzia della 

ragione”57 o su quella smithiana di “mano invisibile”58. In virtù di ciò si sostiene che 

non si è responsabili nei confronti delle generazioni future in quanto il loro destino è 

determinato da forze operanti in modo tale per cui, dalle nostre azioni ed interazioni, 

                                                           
55 Per ulteriori informazioni sull’Udienza Generale tenuta in Piazza San Pietro il 5 giugno 2013, si veda 
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2013/documents/papa-
francesco_20130605_udienza-generale.html (data ultima consultazione 31/03/2025). 
56  Cfr. FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, cit. 
57 Si tratta di quel particolare processo attraverso il quale la ragione agisce in modo sottile e complesso 
per raggiungere i suoi obiettivi. Cfr. F. HEGEL, Lezioni sulla storia della filosofia, trad. it., Roma-Bari, 
Laterza, 2013. 
58 Si tratta di quella concezione in base alla quale esiste una tendenza del mercato libero di regolarsi 
autonomamente attraverso i meccanismi della competizione, della domanda e dell’offerta. Cfr. A. SMITH, 
La ricchezza delle nazioni, trad. it., Torino, U.T.E.T., 2017. 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2013/documents/papa-francesco_20130605_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2013/documents/papa-francesco_20130605_udienza-generale.html
https://www.ernesto.it/faq/cosa-intende-hegel-con-l-espressione-astuzia-della-ragione
https://www.ernesto.it/faq/cosa-intende-hegel-con-l-espressione-astuzia-della-ragione


 

 

110 

scaturiscono sempre effetti che nel medio e lungo periodo sono largamente positivi. Le 

generazioni successive stanno sempre meglio di quelle che sono venute prima e il 

progresso dell’umanità è così sicuramente garantito59. 

La debolezza dell’argomento dell’“astuzia della ragione” o della “mano 

invisibile” è notevole in quanto è sufficiente pensare a tutte quelle situazioni nelle quali 

una collettività di individui agisce in modo tale per cui, qualunque singola azione di 

ciascun individuo considerata per sé, risulta razionale in quanto massimizza l’utilità 

attesa del singolo agente, ma l’insieme delle singole azioni compiute da ciascun 

individuo produce esiti deleteri o, addirittura, disastrosi per la collettività. Di fatto le 

misure necessarie per risolvere in modo ottimale tali situazioni sono quelle che portano 

ad un’ampia condivisione tra gli individui coinvolti. Queste misure, evidenzia il filosofo 

Giuliano Pontara, sono sostanzialmente di tre tipi:  

1. educative, che conducono alla interiorizzazione, da parte di tutti o della grande 

maggioranza dei soggetti, di determinate norme che prescrivono un agire 

solidale in vista dei benefici che producono a favore di tutti; 

2. coattive, che si impongono sui singoli individui anche contro la loro volontà; 

3. miste, costituite dalla combinazione delle misure ai punti precedenti. 

Senza queste “astuzie della ragione” il nostro agire collettivo rischia di mettere 

sempre più in pericolo, oltre agli interessi di un’intera generazione e di quelli dei propri 

figli, anche vitali interessi di molte generazioni future60. 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           
59 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 56. 
60 Ivi, pp. 56-57. 



 

 

111 

4.3 Argomento della rilevanza del presente e dell’irrilevanza etica del futuro 

 

Questo argomento parte dalla premessa di valore per cui, a livello individuale, non è 

irrazionale preferire una esperienza piacevole nel presente ad una esperienza molto più 

piacevole in futuro. Di converso non è irrazionale preferire di non soffrire ora, anche se 

ciò comporta soffrire molto di più in futuro. Più in generale, si ritiene che non è 

irrazionale sacrificare un qualsiasi proprio vantaggio o bene futuro, al fine di godere di 

un vantaggio o bene, per quanto minore, nel presente. Conseguentemente questo 

principio vale, non solo per ogni individuo, ma anche per una collettività di individui, 

ivi compresi quelli appartenenti alla stessa generazione, ragion per cui non è in alcun 

modo irrazionale per una qualsiasi generazione preferire il proprio bene a quello di 

generazioni future61. Contro questo argomento, rifacendoci a Giuliano Pontara, è 

possibile addurre tre obiezioni.  

La prima è che, anche se si concede la premessa maggiore per cui non è 

irrazionale preferire un proprio godimento, o la realizzazione di un proprio valore 

immediato, ad un proprio maggiore valore in futuro, da ciò non segue che sia 

moralmente giustificato farlo. Del resto è lapalissiano che la nozione di razionalità e di 

moralità non sono necessariamente strettamente connesse62. 

La seconda obiezione riguarda il fatto che, anche concedendo che non è né 

irrazionale né immorale per qualsiasi individuo preferire un proprio bene o vantaggio 

presente ad un proprio maggiore bene o vantaggio futuro, da ciò non segue 

necessariamente che sia moralmente giustificato per una collettività di individui 

esistenti ad un certo momento preferire sempre il proprio bene a quello di una 

collettività di altri individui esistenti in futuro. Ciò che è razionale, e magari anche 

moralmente permesso fare nei confronti di sé stesso e del proprio futuro, non è 

                                                           
61 Ivi, p. 57. 
62 Ivi, p. 58. 



 

 

112 

necessariamente razionale o moralmente giustificato farlo quando sono in gioco anche 

gli interessi di altri esseri umani presenti e futuri63. 

La terza obiezione si rivolge ancora contro la premessa maggiore e consiste nel 

rilevare come questa premessa si scontri con quello che è possibile chiamare il principio 

di irrilevanza del fattore temporale64. Questo principio è stato formulato in modo molto 

chiaro da Henry Sidgwick il quale dichiara: «La mera differenza di priorità o 

posteriorità nel tempo non costituisce un fondamento ragionevole per avere maggiore 

riguardo per la coscienza esistente ad un certo momento piuttosto che ad un altro»65. 

Dopo oltre mezzo secolo Rawls ribadisce il medesimo principio: «La semplice 

collocazione temporale, o la distanza dal presente, non è una ragione per preferire un 

momento a un altro»66. 

 

 

4.4 Argomento dell’assenza di empatia 

 

Il quarto argomento fa leva sui limiti di empatia nei confronti delle generazioni future. 

In particolare si evidenzia che non si ha nessun obbligo morale nei loro confronti, in 

quanto non è possibile identificarsi con esse, o comunque essere motivati in modo tale 

da prendere in considerazione equanimemente i loro interessi. Più precisamente esso si 

fonda su due premesse che richiedono di essere approfondite67. 

La prima è che se non vi è un desiderio di promuovere il bene delle generazioni 

future, nessun argomento, per quanto razionale, potrà indurre individui appartenenti ad 

una generazione esistente in un certo periodo a fare quei sacrifici che possano essere 

necessari per salvaguardare gli interessi dei posteri. Affinché vi sia un tale desiderio vi 

deve essere una notevole empatia, una capacità di identificazione con i posteri, una 

                                                           
63 Ibidem. 
64 Ibidem. 
65 Cfr. H. SIDGWICK, The Methods of Ethics, London-New York, Macmillan, 1907. 
66 Cfr. J. RAWLS, Una teoria della giustizia, trad. it., Milano, Feltrinelli, 2017. 
67 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 60. 

https://www.ibs.it/ebook-inglese/autori/sidgwick-henry


 

 

113 

capacità di vedere le cose ponendosi dal loro punto di vista, dal punto di vista dei loro 

interessi o desideri68. 

La seconda premessa sostiene che la nostra capacità d’identificazione con gli 

altri non è illimitata. È possibile identificarsi solo con coloro che sono più vicini per 

legami di affetto, o per legami culturali, e magari anche con quelli che sono vicini nello 

spazio e nel tempo. Ma non è possibile identificarsi con coloro che vivranno sul pianeta 

tra cento o tremila anni69. Autori appartenenti a questo filone di pensiero, come gli 

economisti Thomas H. Thompson e Robert Louis Heilbroner, mettono in evidenza che 

viene meno la ragione per preoccuparsi delle conseguenze che le nostre azioni 

potrebbero avere sui loro interessi70. 

Contro tali assunti è possibile sollevare almeno tre obiezioni. 

La prima obiezione riguarda la premessa per cui l’unico fattore in grado di 

motivarci a fare scelte che tengano imparzialmente presenti gli interessi delle 

generazioni future sarebbe la nostra empatia nei loro confronti. A tal proposito è da 

rilevare che l’empatia nei confronti degli altri non è l’unico fattore in grado di motivare 

un nostro comportamento morale nei loro confronti. Infatti si può essere motivati a 

mantenere una promessa ad una persona, anche nell’ipotesi in cui il mantenimento della 

stessa richiede un notevole sacrificio, pur non identificandoci affatto con quella persona, 

ma per il semplice fatto che può essere ritenuto un dovere morale mantenere le 

promesse assunte. Conseguentemente si può essere motivati a fare certe azioni 

favorevoli alla posteriorità e che richiedono un sacrificio nel presente, in quanto si può 

ritenere che quelle azioni siano doverose71. 

La seconda obiezione riguarda la premessa minore. Innanzitutto va effettuata 

un’analisi ermeneutica sul concetto di individui futuri e distinguere tra individui 

                                                           
68 Ivi, p. 60. 
69 Ivi, p. 61. 
70 T. H. THOMPSON, Are We Obligated to Future Others?, in E. PARTRIDGE (a cura di), Responsibilities 

To Future Generations, New York, Prometheus Books, 1981, pp. 195-202; Cfr. R. L. HEILBRONER, An 

Inquiry into the Human Prospect, New York, Norton, 1974. 
71 G. PONTARA, Etica e generazioni future, pp. 61-62. 



 

 

114 

meramente possibili, individui possibili e individui futuri. Quelli meramente possibili 

sono quei soggetti che ogni coppia di genitori può mettere al mondo, oltre a quelli già 

generati. Gli individui possibili sono tutti quelli che se esistono o meno dipenderà dalle 

scelte che faranno determinati individui che già esistono. Infine quelli futuri sono tutti 

gli individui possibili che di fatto esisteranno in questo o quel lasso di tempo futuro. Da 

ciò non segue che sia impossibile o difficile identificarsi con individui che 

effettivamente esisteranno in futuro, pur non sapendo quali saranno e quando 

esisteranno. Inoltre, non si può escludere che, anche attraverso un processo educativo, le 

nuove generazioni imparino ad allargare la loro capacità d’identificazione in modo tale 

da abbracciare anche generazioni d’individui futuri72. 

La terza obiezione riguarda la constatazione che, pur dando per buona la tesi in 

questione e visto che le motivazioni morali potrebbero non essere sufficienti, è possibile 

ricorrere a misure coercitive di tipo giuridico. Se razionalmente si accetta che in linea di 

principio gli interessi dei posteri contano, imparzialmente, quanto quelli delle 

generazioni presenti, allora, pur non riuscendo ipoteticamente a identificarci con essi, 

dovremmo anche razionalmente accettare che è giustificato imporre coattivamente 

quelle misure ritenute necessarie a salvaguardare in modo equanime i loro interessi, 

quantomeno quelli fondamentali. Questo, tra l’altro, non è contrario al principio 

kantiano che dovere implica potere73. 

 

 

4.5 Argomento della relazionalità degli obblighi 

 

L’argomento della relazionalità degli obblighi può essere inteso sia in termini morali, 

sia in termini giuridici. Con riferimento al primo modo d’intenderlo ci si rifà ad una 

teoria deontologica degli obblighi morali che è possibile chiamare “deontologismo 

relazionale”. Secondo tale teoria vi è una pluralità di obblighi morali fondamentali, 
                                                           
72 Ivi, p. 62. 
73 Ivi, p. 63. 



 

 

115 

ciascuno dei quali vale nei confronti d’individui specifici con i quali ci si trova in 

determinate relazioni eticamente rilevanti e all’interno dei quali non vi sono altri 

obblighi. In sostanza l’argomento è che tutti gli obblighi morali cui si soggiace hanno 

come loro fondamento un complesso sistema di relazioni. Conseguentemente, nessuna 

di queste ultime sussiste tra un qualsiasi soggetto esistente ad un certo momento ed un 

qualsiasi altro soggetto appartenente ad una qualche generazione futura con cui egli non 

viene direttamente in contatto. L’argomento in esame si scontra con tutti quei temi etici 

i quali, al contrario di esso, comportano che nessun obbligo è di natura relazionale. Il 

riferimento è, ad esempio, alle varie forme dell’argomento utilitaristico secondo il quale 

vi è, fondamentalmente, un unico obbligo morale, ossia quello di agire in modo tale da 

produrre le migliori conseguenze possibili74. Guido Fassò mette in luce come si tratta di 

una tesi strettamente legata all’empirismo e perciò antichissima (la si ritrova espressa 

con parole pressoché identiche a quelle di Bentham presso Aristotele), appartiene alla 

tradizione della filosofia morale inglese, ma è frequente anche nel pensiero illuministico 

continentale come nel caso di Beccaria il quale esercitò un forte influsso nel pensiero 

benthamiano75. In sostanza l’argomento delineato incappa nell’obiezione di essere 

fondato su una teoria degli obblighi morali che appare limitata in modo piuttosto 

gratuito. Infatti, risulta più sensibile la tesi per cui vi sono cose che è moralmente 

proibito fare agli altri, al di fuori di ogni particolare relazione che intercorra tra noi ed 

essi, ivi compresa la relazione di appartenenza ad una stessa comunità morale: per 

esempio ucciderli, o infliggere loro gravi sofferenze senza che essi ci abbiano in alcun 

modo danneggiati o minacciati76. 

Passando all’aspetto della relazionalità degli obblighi in termini giuridici, questo 

contiene l’argomento principe dei detrattori per giungere a sostenere l’impossibilità di 

giustificare obblighi di carattere intergenerazionale. Tale impossibilità deriverebbe dalla 

non esistenza, in quanto non ancora nati, di quei soggetti con i quali dovrebbe sussistere 

                                                           
74 Ivi, pp. 63-65. 
75 G. FASSÒ, Storia della filosofia del diritto. III Ottocento e Novecento, cit., p. 53. 
76 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 65. 



 

 

116 

una relazionalità di obblighi. Infatti è proprio da tale tesi che dipartono prospettive 

paradigmatiche come quella di Wilfred Beckerman, il quale propone un vero e proprio 

“sillogismo” a sostegno di un’impossibilità giuridica di attuare una teoria della giustizia 

intergenerazionale. In particolare egli sostiene che le generazioni future, ossia le 

persone non ancora nate, non possono essere titolari di diritti. Qualsiasi teoria della 

giustizia, implica un conferimento di diritti a delle persone77. Questa posizione riprende 

sostanzialmente la visione di autori influenti come Ruth Macklin e Richard T. De 

George che già negli anni Ottanta trovavano il loro centro di gravità nella prospettiva 

secondo cui i posteri, in quanto soggetti non identificabili, non possono essere ritenuti 

propriamente titolari di diritti e, in quanto indeterminati, non possono essere considerati 

propriamente avere interessi. Implicazioni, queste, che conducono alle conclusioni 

racchiuse nelle analisi di Gustavo Zagrebelsky78. Quest’ultimo sostiene che parlare di 

diritti delle generazioni future non è affatto coerente e, quando viene fatto, si finisce per 

scivolare in una di quelle espressioni improprie che si usano per nascondere la verità79. 

In virtù di ciò afferma che: «le generazioni future, proprio perché future, non hanno 

alcun diritto da vantare nei confronti delle generazioni precedenti. Tutto il male che può 

essere loro inferto, perfino la privazione delle condizioni minime vitali, non è affatto 

violazione di un qualche loro diritto in senso giuridico. Quando (e se…) 

incominceranno ad esistere, i loro predecessori, a loro volta, saranno scomparsi dalla 

faccia della terra, e non potranno essere portati in giudizio. I successori potranno 

provare riconoscenza o risentimento, ma in ogni caso avranno da compiacersi o da 

dolersi di meri e irreparabili fatti compiuti»80. Da tale asserzione si deduce che solo il 

timore di un giudizio dinnanzi ad un tribunale può e deve indurre ad avere 

comportamenti non deprecabili. Quindi vanno ignorate del tutto le norme sociali, il 

                                                           
77 W. BECKERMAN, The impossibility of a theory of intergenerational justice, in J. TREMMEL, Handbook 

of Intergenerational Justice, Cheltenham, Edward Elgar Publishing, 2006, p. 53. 
78 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., p. 100. 
79 G. ZAGREBELSKY, Senza adulti, Torino, Einaudi, 2016, pp. 85-86. 
80 ID., Diritto allo specchio, Torino, Einaudi, 2018, p. 109. 



 

 

117 

principio di responsabilità81 di cui parla Hans Jonas, di giustizia intergenerazionale82 di 

cui parla Papa Francesco, o, semplicemente, quel sano sentimento di autocritica che 

ogni soggetto morale dovrebbe avere e che ci differenzia realmente dagli animali83? 

Inoltre, emerge un’insanabile grande incongruenza che si scontra con la realtà. Infatti, 

egli considera le generazioni come se si susseguissero una per volta, senza sovrapporsi 

tra di loro. Per essere più chiari può essere utile riprendere le parole di David Gauthier 

quando afferma che: «Le generazioni dell’umanità non marciano dentro e fuori il 

palcoscenico della vita in un sol colpo, come se su tale palcoscenico ci fosse una 

generazione per volta. Ogni persona, invece, interagisce anche con le altre più anziane o 

più giovani, entrando così in una linea continua d’interazione, che si estende dal passato 

remoto fino al futuro più lontano dell’umanità»84. Inoltre, proprio in virtù di tale 

constatazione, evidenzia come non convenga non considerare le esigenze 

intergenerazionali. Infatti, anche quando non immediatamente provviste di potere 

contrattuale lo acquisteranno progressivamente, potendosi in futuro anche rivalere 

sull’eventuale comportamento sconsiderato dei più anziani85.  

 

 

4.6 Argomento della nostra ignoranza 

 

L’argomento della nostra ignoranza (sul futuro) spesso viene utilizzato per non 

assumersi responsabilità ed essere liberi di operare senza preoccuparsi delle 

conseguenze che ricadono nel futuro. Tale argomento parte dalla premessa per cui il 

problema della nostra responsabilità nei confronti delle generazioni future è quello di 
                                                           
81 Cfr. H. JONAS, Il principio responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, trad. it., Torino, Einaudi, 
2009. 
82 FRANCESCO (Papa), Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, cit., pp. 153-154. 
83 Darwin, con riferimento alle diversità scientificamente provate insite tra uomini e animali, mette in 
evidenza che la differenza d’intelligenza è solo di grado e non di genere. Ciò che davvero differenzia 
l’uomo dagli animali è la moralità. C. R. DARWIN, L’origine dell’uomo e la selezione sessuale, trad. it., 
Roma, Newton&Comton, 2003, p. 458. 
84 D. GAUTHIER, Morals by Agreement, Oxford, Clarendon Press, 1986, p. 299. 
85 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., p. 81. 



 

 

118 

creare un mondo che sia gradito a coloro che lo abiteranno dopo di noi. In virtù di ciò si 

evidenzia come nulla è possibile sapere su quali saranno gli interessi, le preferenze, i 

valori, i desideri e la stessa concezione di bene che avranno coloro che verranno dopo di 

noi. Inoltre, non è possibile sapere i modi in cui le nostre azioni possano incidere su tale 

concezione di bene. In virtù di quanto evidenziato, autori come M. P. Golding e J. 

Passmore, sostengono che non è possibile avere alcuna responsabilità morale nei 

confronti delle generazioni future86. 

Con riferimento a Golding, egli sostiene che «tanto più è distante la generazione 

su cui focalizziamo la nostra attenzione, tanto più è improbabile che noi abbiamo un 

obbligo di promuovere il suo bene»87. In sostanza, la sua tesi si basa sull’assunto che 

non conoscendo le condizioni di vita delle generazioni future remote, non siamo in 

grado di formare nei loro confronti delle preferenze razionali. 

In merito a Passmore, pur sostenendo che «non dobbiamo mai agire in modo tale 

da danneggiare sicuramente la posteriorità», afferma che, non essendo in grado di 

stabilire in modo soddisfacente le probabilità di incidere negativamente sui posteri, è 

lecito ignorare i possibili danni che possiamo loro arrecare, specie se i danni 

ricadrebbero sui presenti ove si prendesse in considerazione i loro interessi88. Dunque 

l’autore, pur mostrando inizialmente maggiore sensibilità nei confronti dei posteri 

rispetto a Golding, giunge anche egli ad una sostanziale irresponsabilità nei confronti 

delle generazioni future e soprattutto di quelle più remote.  

Anche in questo caso gli argomenti evidenziati non sono esenti da criticità. 

Infatti, Giuliano Pontara evidenzia come, nel caso di Golding, non viene effettuata 

alcuna distinzione tra desideri, preferenze, valori estrinseci o strumentali. In virtù di ciò 

si potrà anche concedere che non è possibile sapere nulla in merito alle preferenze, 

desideri e valori estrinseci dei posteri in un futuro remoto. Tuttavia, è possibile 

                                                           
86 M. P. GOLDING, Obbligations to Future Generations, in “The Monist”, 1972, p. 85; Cfr. J. PASSMORE, 
La nostra responsabilità per la natura, trad. it., Milano, Feltrinelli, 1986. 
87 M. P. GOLDING, Obbligations to Future Generations, cit., p. 98. 
88 Cfr. J. PASSMORE, La nostra responsabilità per la natura, cit. 



 

 

119 

sostenere che, indipendentemente da tutto, essi avranno necessariamente bisogno di 

soddisfare quelle nostre stesse esigenze che, nel campo economico, prendono il nome di 

bisogni primari: ambiente salubre, cibo a sufficienza, un certo spazio in cui muoversi, 

energia, conoscenze scientifiche, ecc. A conferma di ciò è sufficiente volgere lo sguardo 

nella storia dell’uomo per appurare che i bisogni primari dell’uomo sono stati 

sostanzialmente i medesimi e ciò costituisce una buona ragione per ritenere che anche in 

un futuro remoto le necessità non cambieranno89. 

Con riferimento a Passmore e continuando il ragionamento di Pontara è possibile 

sollevare tre critiche. La prima è connessa al fatto che non è vero che la nostra 

incertezza, circa gli effetti che le nostre scelte possono avere sulle generazioni future 

anche distanti, non è così grande come viene sostenuto. Basti pensare agli effetti assai 

gravi che le scorie radioattive, o delle azioni collettive che contribuiscono al cosiddetto 

effetto serra, sono in grado di generare in tempi molto lontani. Inoltre, in certi casi 

risulta essere possibile calcolare le probabilità. La seconda critica riguarda il fatto che 

anche laddove la probabilità di arrecare gravi danni alle generazioni future più remote 

non sia in alcun modo calcolabile, ma non sia pari a zero, non sembra vero che non ci 

sia alcuna possibilità di stabilire in modo razionale come agire tenendo presenti i lori 

interessi primari. Infine occorre rilevare come sulla base delle critiche mosse è possibile 

fondare una tesi opposta a quella della non responsabilità. Infatti, proprio in virtù della 

nostra ignoranza sul futuro, proprio perché si tratta di lasciare un mondo gradito alle 

generazioni future e proprio perché nulla sappiamo circa ciò che sarà gradito ad esse e 

circa le probabilità con cui le nostre azioni incideranno su di esse, abbiamo un obbligo 

di agire oggi in modo tale da non precludere opportunità e lasciare un ventaglio quanto 

più vasto possibile di opzioni. Chiaramente evitando costi troppo gravosi e non 

compensati a noi stessi e alle generazioni più prossime90. 

 

 
                                                           
89 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 67. 
90 Ivi, cit., pp. 67-69. 



 

 

120 

5 I macro argomenti antropocentrici istitutivi della responsabilità 

intergenerazionale: etica dei limiti 

 

Agli albori del dibattito sulle generazioni future e sul rapporto intergenerazionale, non è 

stato adottato il linguaggio dei diritti. Tuttavia, Attilio Pisanò evidenzia come, tali primi 

approcci hanno il merito di aver superato le obiezioni dell’irrilevanza morale delle 

generazioni future e di stabilire un contatto intergenerazionale giustificato su basi 

etiche91. Negli ultimi anni, grazie alle scelte politiche e normative attuate in ambito 

costituzionale e internazionale, il legame intergenerazionale assume sempre più la veste 

di un legame etico-normativo, fondato, prioritariamente, sul principio di 

responsabilità92. Quest’ultimo, come emerso in precedenza, si muove opportunamente 

all’interno di opzioni antropocentriche, perché il riconoscimento di un principio di 

responsabilità intergenerazionale ha come scopo diretto la tutela degli interessi 

dell’uomo futuro, solo indirettamente quelli della natura93. Pertanto si è nell’alveo 

dell’etica dei limiti, esaminata precedentemente. Però, occorre rilevare che a fronte di 

questo consenso diffuso e generalizzato si pone il problema d’individuare il linguaggio 

normativo più adeguato per regolare i rapporti intergenerazionali94. In virtù di ciò, 

seguendo il percorso storico avuto nel corso del tempo, risulta utile esaminare lo stato 

attuale dell’arte dividendo i principali approcci in sei macro argomenti: 

1. contrattualistico; 

2. utilitaristico; 

3. giusnaturalistico; 

4. reciproco-indiretto; 

5. reciproco-asimmetrico; 

6. misericordioso. 

                                                           
91 A. PISANÒ, Generazioni future, cit., p. 512. 
92 ID., Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., pp. 134-135. 
93 ID., Generazioni future, cit., p. 510. 
94 ID., Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, cit., p. 135. 



 

 

121 

Occorre precisare che tali argomenti, sebbene risultino significativi al fine 

d’individuare una fonte di legittimità intergenerazionale, non riescono a costituire 

un’autentica via di uscita all’annosa questione di cui si sta discorrendo. 

 

 

5.1 Argomento contrattualistico: tra contractualist e contractarian 

 

Nell’ambito dell’argomento contrattualistico è possibile distinguere due filoni di 

pensiero: da un lato quello contractualist (contrattualista), dall’altro quello 

contractarian (contrattarianista). Nel primo caso il contratto e l’interazione degli attori 

in esso agenti, si ha sulla base del rispetto di principi morali preliminari; nel secondo si 

ha una visione del contratto come forma di comportamento cooperativo a cui gli 

individui aderiscono mossi dall’esclusivo interesse personale in vista dell’ottenimento 

di un vantaggio reciproco95.  

Nell’ambito del primo approccio, ossia contrattualista, emerge la figura di John 

Rawls che nell’opera A Theory of Justice96 giunge al reperimento di un principio di 

giustizia attraverso una procedura basata su un accordo razionale effettuato da individui 

posti in una condizione di decisione ideale, a sua volta, contrassegnata da equità e 

imparzialità. Infatti, i decisori si dovrebbero trovare nella “posizione originaria”, ossia 

una condizione puramente ipotetica, nella quale nessuno conosce il suo posto nella 

società, la sua posizione di classe o il suo status sociale, la sua concezione del bene, la 

propria propensione psicologica, la sua intelligenza, le sue doti naturali, la sua forza e 

simili. Inoltre, non sapendo nulla della propria specifica identità, della generazione in 

cui capiterà di nascere, dello stadio di civiltà della propria società e non aventi alcuna 

preferenza temporale pura97. L’unica informazione nota ai soggetti, al fine di 

ottemperare alle condizioni basilari per entrare in accordo, è quella costituita dal sapere 
                                                           
95 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, Brescia, Editrice Morcelliana, 2021, pp. 62-63. 
96 Opera originaria pubblicata nel 1971 e tradotta in italiano, per la prima volta, nel 1999; 
successivamente verrà ulteriormente aggiornata. Cfr. J. RAWLS, Una teoria della giustizia, cit. 
97 A. PISANÒ, Generazioni future, cit., p. 513. 



 

 

122 

di essere contemporanei gli uni degli altri98. L’utilizzo di questa procedura 

contrattualistica, attraverso quello che Rawls definisce “velo d’ignoranza”, ha la 

funzione di assicurare che nella scelta dei principi su cui ci si accorda nessuno venga 

avvantaggiato o svantaggiato dal caso naturale o dalla contingenza delle circostanze 

sociali99. 

Con riferimento all’idea di giustizia in senso intergenerazionale, viene introdotto 

il concetto del giusto risparmio a favore delle generazioni future. Secondo la concezione 

rawlsiana, tutte le generazioni si accorderebbero nel sopportare, ciascuna di esse, 

un’equa quota dell’onere nell’obiettivo di realizzare e mantenere una società giusta. 

Tuttavia, il fatto che la teoria imponga, agli individui presenti nella situazione 

originaria, la consapevolezza di essere contemporanei implica che non si giunga alla 

legittimazione di un principio di risparmio a favore dei posteri. Questa è la ragione per 

cui l’autore procede a ritoccare la sua teoria, facendo in modo che fosse in grado di 

soddisfare il principio di giustizia intergenerazionale. Questa è la ragione per cui 

considera gli individui coinvolti nella situazione originaria non più come singoli 

individui motivati dal solo tornaconto personale, ma anche come capifamiglia. Quindi 

soggetti che estendono il proprio interesse, in modo alquanto naturale, ai discendenti più 

prossimi. Nelle intenzioni di Rawls, l’interesse nei confronti degli altri non sfocia in un 

altruismo (inconciliabile con la matrice contrattualistica), ma resterebbe confinato entro 

l’ambito di interesse personale (quello dei capifamiglia); nel contempo, permette di 

rispondere all’esigenza di una giustizia nei confronti delle generazioni future, rendendo 

possibile la ricerca di un principio del giusto risparmio a loro beneficio100. 

A ben vedere si cade in contraddizione in quanto, in base ai presupposti 

rigorosamente conformi ai dettami del velo d’ignoranza, per individui chiamati a 

decidere su principi di giustizia intergenerazionale, la condizione in merito alla 

condizione originaria dovrebbe essere tale per cui «la forza motivante deve essere data 

                                                           
98 Cfr. J. RAWLS, Una teoria della giustizia, cit. 
99 A. PISANÒ, Generazioni future, cit., p. 513. 
100 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., pp. 66-70. 



 

 

123 

dal fatto di sapere che solo quando usciranno dal velo d’ignoranza scopriranno di avere 

veramente a cuore il benessere dei loro discendenti», il contesto che si presenta 

attraverso la modifica dell’assunto motivazionale produce esattamente il contrario. In 

sostanza, si inserisce anticipatamente ciò che invece dovrebbe risultare solo per via 

deduttiva. L’operazione incoerente effettuata da Rawls ha come conseguenza ultima che 

gli obblighi delle generazioni attuali verso quelle future non sono, in alcun modo, parte 

di un principio di giustizia derivante in modo cogente dalle premesse della sua teoria, 

ma essenzialmente il prodotto della benevolenza dei contemporanei verso i loro 

discendenti. Inoltre, la modifica motivazionale rawlsiana introduce un chiaro postulato 

comunitarista all’interno dell’impianto contrattulista; questione che detiene una elevata 

problematicità, se si tiene conto di quanto il contrattualismo sia notoriamente 

improntato a un’aspirazione di tipo universalista ed evidentemente anti-particolarista101. 

David A. J. Richards, diretto allievo di Rawls, proprio alla luce delle incoerenze e delle 

criticità della teoria del proprio maestro cerca di risolvere il problema dell’estensione 

intergenerazionale del principio di giustizia, attraverso l’inclusione di tutte le 

generazioni esistenti nel corso della storia umana, ed afferma: «La classe dei membri 

della posizione originaria include, in senso ipotetico, tutte le persone che sono vissute, 

vivono ora e vivranno in futuro […]. In base a questo assunto risulta moralmente 

irrilevante, non soltanto l’età presente […] bensì anche quale sia l’età storica cui si 

appartiene»102. 

A prima vista questa impostazione della situazione originaria potrebbe sembrare 

in grado di superare le criticità della tesi di Rawls ma, in realtà, emergono diverse 

criticità. Innanzitutto, se non risulta difficile immaginare una situazione originaria in cui 

tutte le nazioni esistenti in una certa epoca siano rappresentate, senza che però i loro 

rappresentanti sappiano a quale di esse appartengano, molto più difficile è immaginare 

una situazione originaria in cui tutte le generazioni della storia dell’umanità siano 

contemporaneamente presenti. Inoltre, nella tesi di Richards si consuma una 
                                                           
101 Ivi, pp. 72-73. 
102 D. A. J. RICHARDS, A Theory of Reasons for Actions, Oxford, Clarendon Press, 1971, p. 81. 



 

 

124 

trasgressione nel principio d’imparzialità. Infatti, la scelta dei principi morali in tale 

situazione viene effettuata in base all’assunto ingiustificato secondo cui si esisterà a 

prescindere dal principio scelto. Dinanzi a tali criticità si potrebbe estendere la 

partecipazione dei contraenti nella situazione originaria anche ai rappresentanti delle 

generazioni possibili, ovvero a quelle che esisterebbero se fossero state fatte scelte 

alternative. Tuttavia, se risulta già difficile idealizzare un’assemblea composta da tutte 

le generazioni esistenti nella storia, immaginare anche la partecipazione di quelle 

possibili diventa un compito ancora più arduo103. 

Tornando alla distinzione iniziale del contrattualismo e passando al secondo 

approccio, ossia contrattarianista, emerge la figura di David Gauthier. Questo, a 

differenza dell’approccio contrattualista, non fa derivare i principi morali da una 

ipotetica situazione originaria, ma reale in cui vige il “principio di minimizzazione della 

massima concessione relativa”104. Ne deriva che nella situazione iniziale di 

contrattazione vengono scelti esclusivamente i principi reciprocamente vantaggiosi per i 

contraenti, con il conseguente rigetto di qualsiasi spinta morale di carattere intuitivo. 

Inoltre, l’autore evidenzia come sul palcoscenico della vita non esiste una generazione 

per volta, ma ogni persona interagisce con le altre più anziane o più giovani. In questo 

modo si ha una continua interazione che si estende dal passato remoto fino al futuro più 

lontano dell’umanità. Gauthier parla di una cooperazione reciprocamente vantaggiosa 

che coinvolge persone di diverse generazioni che si intersecano e che si estendono 

lungo l’asse della storia105. A tal proposito Ferdinando G. Menga evidenzia come le 

esigenze delle generazioni più giovani vengono considerate non per ragioni altruistiche 

potendosi in futuro, una volta acquisito il potere contrattuale, rivalersi sull’eventuale 

comportamento sconsiderato delle prime. Pertanto sulla base di un puro ragionamento 

razionale, al contraente massimizzatore, tanto in vista di vantaggi potenziali, quanto 

nella prospettiva di minacce e rivalse future, conviene interiorizzare un principio di 

                                                           
103 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 75-77. 
104 D. GAUTHIER, Morals by Agreement, cit, p. 137. 
105 Ivi, p. 299. 



 

 

125 

responsabilità per i posteri più immediati (risoluzione del problema dell’asimmetria e 

della non reciprocità). Nel seguire poi la concatenazione generazionale della storia, una 

tale responsabilità si spinge fino al futuro più lontano (risoluzione del problema della 

non esistenza)106.  

Il filosofo Giuliano Pontara mette in risalto una peculiare criticità legata ai 

principi della contrattazione razionale, ovvero il fatto che coloro che non sono in grado 

di nuocerci e con i quali non guadagniamo nulla a contrarre certi tipi di comportamento 

comune, non ci sono rapporti morali. Infatti non essendoci obblighi all’infuori di quelli 

fondabili sul mutuo vantaggio, come nel caso dei soggetti gravemente disabili, non vi è 

nessun obbligo morale e possiamo sfruttarli fino in fondo per massimizzare il nostro 

tornaconto personale107.  

Inoltre, la responsabilità morale a catena si scontra con il fenomeno noto come 

sleeper-effect, ossia quegli effetti innescati da azioni presenti, i quali restano sopiti per 

molti anni, per poi esplodere improvvisamente a distanza di molto tempo. Un’ulteriore 

criticità è legata alla difficoltà a tutelare perfino le generazioni più prossime. Infatti, dal 

momento che nulla impone il calcolo del bilanciamento tra benefici e rischi da parte del 

massimizzatore vincolato, questo potrebbe modificare la politica di welfare sulla base 

della logica del parziale sacrificio dei benefici attuali al fine dell’evitamento di 

ripercussioni future a suo danno. Inoltre, nulla impedisce in punto di morte di dissipare 

completamente quanto accumulato, invece di consegnarlo ai successori. Oltretutto, più 

il massimizzatore approfitta della sua posizione di forza attuale, meno i soggetti, che 

avranno potere contrattuale in futuro, proprio a causa dell’indebolimento subito, saranno 

nella posizione di rappresentare un’effettiva minaccia per lui108. 

Le criticità evidenziate mostrano quanto sia problematica la giustificazione di 

una responsabilità nei confronti delle generazioni future. Tuttavia Gauthier sembra 

avere una soluzione a tali criticità e adotta la clausola che il massimizzatore vincolato 

                                                           
106 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., pp. 81-82. 
107 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., pp. 89-91. 
108 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., pp. 82-84. 



 

 

126 

possa appropriarsi di beni comuni solo alla condizione di lasciarne abbastanza e di 

altrettanto buoni alle altre generazioni. Sulla base di una tale clausola, ai contraenti, per 

quanto motivati dal perseguimento del proprio tornaconto, è preclusa la possibilità di 

peggiorare la situazione altrui, tanto più quella delle generazioni immediatamente 

future. Tuttavia, proprio qui si consuma la grande incongruenza. Gauthier malgrado 

escluda categoricamente la possibilità di qualsivoglia intuizione morale ex ante a 

sostegno del suo impianto contrattuale, nondimeno è costretto a contraddirla, nel 

momento in cui, introducendo il requisito della clausola limitativa, ammette che il 

rispetto di quest’ultima non è derivabile da alcuna giustificazione razionale. In sostanza, 

anche nell’impianto di stretta contrattazione razionale di Gauthier, emergono influenze 

non riconducibili alle sue medesime premesse, ma facenti capo al pensiero etico109. 

 

 

5.2 Argomento utilitaristico 

 

Utilitarismo è un argomento etico puramente teleologico o conseguenzialista nel senso 

che ripone il criterio ultimo dell’agire moralmente retto, doveroso e, rispettivamente, 

sbagliato nel valore delle conseguenze che di fatto scaturiscono da esso110. Più in 

particolare risalendo a Jeremy Bentham, fondatore dell’utilitarismo moderno, affermava 

che la giustizia di azioni o istituzioni va giudicata sulla base delle loro conseguenze 

(conseguenzialismo), o meglio sulla base del contributo di queste all’utilità, al benessere 

o alla felicità universali (utilitarismo in senso stretto)111. Poi, nel corso del tempo, la 

riflessione sull’utilitarismo ha portato la teoria a livelli di complessità e sofisticazione 

particolarmente elevati e distinguibile in due principali varianti: da un lato, quella che 

mira alla massimizzazione dell’utile totale (total utilitarianism); dall’altro, quella che 

                                                           
109 Ivi, pp. 83-86. 
110 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 152. 
111 Cfr. J. BENTHAM, Introduzione ai principi della morale e della legislazione, trad. it., Tornino, 
U.T.E.T., 1998. 



 

 

127 

tende alla massimizzazione dell’utile medio (average utilitarianism) per la 

popolazione112.  

La prospettiva utilitarista, alla luce delle sue premesse, non può che accogliere al 

proprio interno l’esigenza di considerare e giustificare possibili obblighi nei confronti di 

soggetti futuri. La conferma ci viene da Henry Sidgwick, uno dei primi utilitaristi a 

porsi in modo esplicito la questione intergenerazionale, in particolare quando afferma 

«che gli interessi dei posteri devono riguardare un utilitarista tanto quanto quelli dei 

suoi contemporanei»113. In base alla concezione di Sidgwick che si rifà a quella di 

Bentham, dal punto di vista morale, la felicità di individui futuri conta quanto quella di 

individui presenti114. Inoltre, entrambi rilevano come si dovrebbe sempre agire in modo 

tale da massimizzare la felicità, il benessere o l’utilità intesi come eccedenza del piacere 

sulla sofferenza115.  

Sidgwick evidenzia che, in merito alla distinzione tra utilitarismo del totale e 

della media, divergono solo nel caso in cui gli effetti delle varie alternative in gioco 

incidono su un numero di persone che non è costante. Si prende in esame il caso in cui 

un futuro governo mondiale si trovi a poter scegliere tra due linee alternative di politica 

demografica: una, di pianificazione della famiglia e di sterilizzazione volontaria, punta a 

mantenere la popolazione mondiale costante ad un certo livello; l’altra, punta ad un 

notevole aumento di essa favorendo con varie politiche la procreazione. Si supponga 

che il benessere totale sarà minore ma quello medio maggiore nell’ipotesi in cui venga 

attuata la prima alternativa piuttosto che la seconda. In tal caso, l’utilitarismo della 

media prescrive di scegliere la prima (popolazione costante), l’utilitarismo del totale la 

seconda (incremento della popolazione). Affinché questa affermazione risulti vera, 

occorre però che per utilitarismo della media si intenda quella posizione per cui l’utilità 

della media prodotta da una qualsiasi alternativa è definita come la somma delle utilità 

                                                           
112 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 87. 
113 H. SIDGWICK, The Methods of Ethics, cit., p. 414. 
114 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 154. 
115 A. PISANÒ, Generazioni future, cit., p. 515. 



 

 

128 

prodotte da quell’alternativa divisa per il numero delle persone che esistono se 

quell’alternativa viene resa operativa. Però questo ha attirato sull’utilitarismo della 

media l’obiezione secondo cui esso implica che vi sono situazioni nelle quali è doveroso 

uccidere persone innocenti, ma la cui utilità è al di sotto della media, al fine di 

massimizzare tale utilità116. Inoltre la messa al mondo di nuovi individui andrebbe 

considerata sempre un’azione proibita, ove ciò comporti una diminuzione dell’utilità 

media117. Infatti la decisione di procreare andrebbe ad incidere negativamente sul tasso 

medio di felicità collettiva futura. In merito alla seconda alternativa, l’utilitarismo del 

totale conduce ad una conclusione altrettanto inaccettabile visto che l’ammontare 

massimo della felicità dipenderebbe dalla sola massimizzazione del numero dei soggetti 

felici118. Invero, un aumento della popolazione mondiale, anche se determina un livello 

di vita appena al di sopra della soglia di sopravvivenza, va ritenuto doveroso ove ciò 

comporti massimizzare l’utilità totale119. Pertanto, fino a quando la previsione di 

mettere al mondo un soggetto è tale per cui costui ottiene una felicità appena superiore 

alla soglia d’indigenza, si sarebbe spinti a un obbligo di procreazione, in quanto in tal 

caso aumenterebbe la felicità totale120.  

Inoltre, Ferdinando G. Menga evidenzia come l’utilitarismo, globalmente 

considerato, va inesorabilmente incontro al problema dell’ignoranza epistemica rispetto 

al futuro. In effetti, se la teoria utilitaristica può reputarsi in grado di ovviare, in qualche 

modo, alle difficoltà relative alla determinazione di quanto può essere definito utile o 

benessere in un regime di contemporaneità, assai diversa è la situazione nel momento in 

cui si tratta di una valutazione che si deve basare su una visione per soggetti lontani nel 

tempo. Come ci ha insegnato la storia, le preferenze, i valori, le fonti di piacere e le 

stime dell’utilità possono mutare radicalmente nei secoli, ma anche nei decenni. 

L’utilitarista, che perciò si impegna a cercare la massimizzazione della felicità a 

                                                           
116 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., pp. 157-161. 
117 Ivi, p. 161. 
118 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 93-94. 
119 G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit., p. 160. 
120 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 94. 



 

 

129 

beneficio di individui futuri, deve ammettere di non aver alcun mezzo di stima certa. Di 

conseguenza, l’efficacia epistemica su cui riposa la sua decisione sulle future utilità, 

decisione che ha inevitabile impatto dal punto di vista morale, resterà del tutto 

inadeguata. Si potrebbe replicare che un rilievo critico del genere può essere superato 

mediante una strategia al ribasso, fino al punto di farla coincidere con il 

soddisfacimento dei bisogni primari o di sussistenza. In tal caso, sicuramente la 

persistenza di tali bisogni risulta prevalentemente immune ai cambi d’epoca e, pertanto, 

offre una via di soluzione al rilievo critico. A ben vedere, il risultato che si raggiunge è 

davvero limitato, se non addirittura distorto, poiché è come se ai posteri spetta soltanto 

l’infausto e implacabile destino di doversi accontentare delle nostre briciole121. 

 

 

5.3 Argomento giusnaturalistico 

 

Alla luce delle problematicità che gli argomenti esaminati fanno emergere, al punto da 

svuotarne ogni rilevanza morale per gli stati futuri e facendoli dipendere completamente 

da quelli attuali, una strategia in grado di svincolarsi dai rapporti temporali e, in linea di 

principio in grado di sciogliere ogni nodo, è il giusnaturalismo. Guido Fassò evidenzia 

che si tratta di una dottrina secondo la quale esiste e può essere conosciuto un “diritto 

naturale” (ius naturale), ossia un sistema di norme di condotta intersoggettiva diverso 

da quello costituito dalle norme poste dallo Stato (diritto positivo). Inoltre, questo diritto 

naturale ha validità di per sé, è anteriore e superiore al diritto positivo e, in caso di 

contrasto con quest’ultimo, deve prevalere su di esso122. 

Emmanuel Angius e Hans Jonas figurano tra gli autori che, in tale area, 

maggiormente si sono occupati delle tematiche legate alle generazioni future e offrono 

una delle formulazioni più limpide in tale ambito di ricerca. Angius parte dal 

                                                           
121 Ivi, pp. 89-90. 
122 G. FASSÒ, Giusnaturalismo, in “Il Dizionario di Politica”, diretto da N. BOBBIO, N. MATTEUCCI, G. 
PASQUINO, Torino, U.T.E.T., 2004, p. 390. 



 

 

130 

presupposto che ogni essere umano è accomunato ad ogni altro sulla base di una 

comune essenza umana. In virtù di ciò ne fa derivare un destino comune e l’altrettanto 

condivisa partecipazione alle sorti del pianeta, a prescindere dalla specifica 

appartenenza generazionale123. Inoltre, mette in evidenza che il principio etico 

giustificativo, volto ad indurre le generazioni presenti a prendersi cura delle generazioni 

future, risulta essere solo l’unità e la solidarietà del genere umano124.  

Jonas nel delineare il suo pensiero dichiara che esiste un ponte dall’essere al dover 

essere e che ogni etica ha un fondamento ontologico. L’elaborazione di tale pensiero lo 

porterà a capovolgere l’abituale rapporto tra dover essere e potere. Primario non è più 

ciò che l’uomo deve essere e fare (l’imperativo dell’ideale) e quindi potrà o non potrà, 

primario è ciò che egli di fatto fa già, perché lo può fare. In virtù di ciò capovolge 

l’assunto kantiano “puoi, dunque devi”, in “devi, dunque fai, dunque puoi”. 

Chiaramente nei due casi senso e oggetto del potere sono diversi. In Kant l’inclinazione 

è subordinata al dovere e questo potere interno va generalmente presupposto 

nell’individuo al quale soltanto si rivolge il dovere. Nell’ipotesi in cui sia la società 

destinataria dei doveri, tale potere è estremamente dubbio, per cui diventa necessaria la 

coazione del governo. Invece, nell’impostazione delineata da Jonas “potere” significa 

scaricare nel mondo gli effetti causali con cui dovrà poi confrontarsi il dover essere 

della responsabilità di ognuno125. Inoltre, evidenzia che l’uomo è l’unico essere che è 

costituito nel suo essere da una capacità di avere responsabilità. Questo gli consente di 

poter porre la connessione ontologica di base secondo la quale la capacità (etica) di 

avere responsabilità intergenerazionale si basa sull’abilità ontologica dell’uomo di 

                                                           
123 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 108. 
124 E. ANGIUS, Obligations of Justice Towards Future Generations, Leuven, Catholic University of 
Leuven, 1986, p. 10. 
125 H. JONAS, Il principio responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, trad. it., Torino, Einaudi, 
2009, pp. 159-160. 



 

 

131 

scegliere tra le alternative dell’agire126. Inoltre, afferma che al principio speranza, va 

contrapposto il principio responsabilità e non il principio paura127.  

Gli approcci adottati da entrambi gli autori, pur svincolandosi completamente 

dagli intricati legami dei rapporti temporali, non risultano esenti da numerose critiche. 

Infatti, uno dei problemi fondamentali che emerge è quello relativo al postulato che 

afferma una connessione derivativa tra piano ontologico e piano etico. David Hume 

sottolinea la mancanza di una congiunzione evidente di carattere derivativo tra essere e 

dover-essere, conseguentemente di desunti principi morali, in grado di garantire una 

spiegazione effettiva e cogente di tale relazione128. 

Del medesimo avviso risulta essere Hans Kelsen in quanto afferma che il diritto 

naturale, pur ponendosi al di sopra del diritto positivo, pur considerandosi 

assolutamente valido e giusto perché emana dalla natura, dalla ragione umana o dalla 

volontà divina, «nessuna delle numerose teorie del diritto naturale è riuscita finora a 

definire il contenuto di questo ordinamento giusto in una forma che sia soltanto vicina 

all’oggettività»129. Questo evidentemente si spiega col fatto che i principi che sono alla 

base di tale teoria non si poggiano su alcuna oggettività ma, in realtà, si «manifestano 

come principi più o meno generalizzati di un diritto positivo particolare, i quali, senza 

sufficiente ragione, sono presentati come diritto naturale o giusto»130. 

Critiche ancora più dure sono state sollevate da autori come Emmanuel Lévinas, 

Hannah Arendt e Giorgio Agamben. 

Il filosofo Lévinas, nel definire la natura della relazione etica che unisce ogni 

uomo al suo prossimo, attua un’immersione in profondità nella “relazione 

intersoggettiva”131. Questo non soltanto porta a mostrare in modo accurato come 

l’appello alla responsabilità nei confronti del prossimo insorga ancor prima di ogni 

                                                           
126 ID., Ricerche filosofiche e ipotesi metafisiche, trad. it., Milano, Mimesis Edizioni, 2011, pp. 130-131. 
127 ID., Il principio responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, cit., p. 284. 
128 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 109-110. 
129 Cfr. H. KELSEN, La dottrina pura del diritto, trad. it., Torino, Einaudi, 2021. 
130 Ibidem. 
131 Cfr. E. LÉVINAS, Tra noi. Saggi sul pensare all’altro, trad. it., Milano, Jaca Book, 2016. 



 

 

132 

imbrigliamento metafisico o definizione dell’essenza ma, per di più, segnala come 

siffatta responsabilità rimanga genuinamente tale solo fino a quando resta connessa alla 

singolarità del richiamo che la innesca, sfuggendo così a ogni strategia di comparazione 

e neutralizzazione ontologica. In particolare occorre rilevare che, nel panorama 

contemporaneo, è stato soprattutto a partire dalla sua prospettiva che una genuina 

riflessione riguardo alla questione dell’umano ha cominciato a trovare il suo punto di 

gravitazione anzitutto sul piano della relazione etica e non su quello di una 

determinazione dell’essere132. 

Quanto alla filosofa Arendt, quando attua una critica ecologica e denuncia il grave 

pericolo di un’“espropriazione del mondo” da parte dell’uomo moderno che corrode 

prima lo spazio politico e poi minaccia il cosmo naturale, effettua anche una critica 

molto importante133. In particolare, nella sua riflessione sull’impianto strutturale dello 

spazio politico, mette in discussione il primato ontologico e mostra come il piano 

dell’interazione intersoggettiva non rimandi a nessuna linea d’essenza dell’uomo, la cui 

direttrice, poi, attraverserebbe l’ambito delle relazioni plurali. Al contrario, se c’è 

qualcosa come un momento fondativo della condizione umana, allora questo è 

caratterizzato dal fatto che noi ci costituiamo, anzitutto, incontrando esseri umani nella 

loro irriducibile singolarità e molteplicità134.  

Sulla medesima linea di pensiero risulta essere la posizione del filosofo 

Agamben il quale, partendo da riflessioni etiche,135 rivolge critiche alla carenza 

argomentativa in termini di fondazione motivazionale delle impostazioni metafisico-

sostanzialistiche. Inoltre, l’obiezione che viene sollevata in questo contesto è quella che 

denuncia l’inadeguatezza del paradigma ontologico nel fondare un’etica con tenuta 

intergenerazionale. Quello che nello specifico risulta criticabile è il motivo per il quale, 

a partire dall’impostazione metafisico-giusnaturalistica, non si dovrebbe adottare, ad 

                                                           
132 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 111-112. 
133 Cfr. H. ARENDT, Vita activa. La condizione umana, trad. it., Milano, Bompiani, 2017. 
134 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 114. 
135 Cfr. G. AGAMBEN, La comunità che viene, Torino, Bollati Boringhieri, 2001. 



 

 

133 

esempio, una soluzione tale per cui, ai detentori d’umanità lontani nel tempo, non si 

debbano piuttosto preferire quelli, o almeno quelli più indigenti, appartenenti al 

presente136. 

Alla luce di quanto emerso, i discorsi metafisico-sostantivistici, proprio nella 

misura in cui assorbono ogni incidenza etica della temporalità entro un alveo ontologico 

di stampo meta-temporale, più che offrire un paradigma fondativo per obblighi 

intergenerazionali, non ne comprendono neppure l’autentico spazio di pensabilità137. 

 

 

5.4 Argomento reciproco-indiretto 

 

L’argomento reciproco-indiretto si sforza di rispondere alla questione di una 

giustificazione dei doveri intergenerazionali dando esplicito rilievo al fattore della 

dislocazione temporale delle generazioni in gioco, riconoscendo piena rilevanza etica 

alla temporalità stessa138. Infatti, riprendendo le parole di un riferimento nel campo in 

questione come Brian Barry egli sostiene: «Visto che abbiamo benefici dai nostri 

predecessori, una qualche nozione di equità esige da noi di fornire benefici ai nostri 

successori»139. La logica sottostante è quella secondo cui ogni generazione presente, che 

si sussegue nel corso del tempo, interpreta come obbligo quello di trasmettere alle 

generazioni successive quanto ha ricevuto dalle generazioni precedenti. In virtù di ciò si 

genera un sistema di obblighi a catena che si estende lungo l’intero corso della storia. Il 

carattere indiretto della reciprocità è rappresentato dal fatto che la restituzione di quanto 

ricevuto non ha luogo nei confronti dei quali si è ottenuto il beneficio (le generazioni 

precedenti), ma verso altri soggetti che non hanno generato tali benefici (le generazioni 

future). 

                                                           
136 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 114-115. 
137 Ivi, p. 115. 
138 Ivi, p. 137. 
139 Cfr. B. BARRY, Teorie della giustizia, trad. it, Milano, Il Saggiatore, 1996. 



 

 

134 

Tra gli autori che maggiormente hanno studiato e approfondito tale approccio, 

spicca la figura di Axel Gosseries il quale ha individuando due componenti 

fondamentali, ossia una giustificazionale, che motiva l’obbligo intergenerazionale, e 

un’altra contenutistica, che ne definisce la misura dell’obbligo. La prima recita: 

«Dobbiamo qualcosa alla generazione successiva perché abbiamo ricevuto qualcosa 

dalla generazione precedente»140. La seconda afferma: «Siamo tenuti a trasferire alla 

generazione successiva almeno quanto abbiamo ricevuto dalla generazione 

precedente»141. 

Con riferimento alla componete giustificazionale, la generazione di volta in volta 

attuale deve qualcosa a quella successiva perché, a sua volta, ha ricevuto qualcosa dalle 

generazioni precedenti. Per quanto concerne la componente contenutistica, la 

generazione di volta in volta presente deve trasmettere alle generazioni successive 

almeno l’equivalente di quanto ricevuto da quella precedente. A questo punto viene da 

chiedersi se la componente giustificazionale, ossia la più importante al fine 

d’individuare una fonte giustificativa, può davvero essere considerata la fonte di ogni 

obbligo intergenerazionale. In sostanza, è possibile considerare la genesi degli obblighi 

verso le generazioni future dall’eredità avuta dai nostri predecessori? A ben vedere il 

meccanismo della reciprocità indiretta, anche nelle diverse varianti interpretative che si 

sono avute in seguito, non incoraggia in alcun modo tale logica. A tal riguardo 

Ferdinando G. Menga afferma che «la reciprocità indiretta, non potendo giustificare in 

modo davvero coerente il richiamo a un obbligo verso il futuro, non può che derivarlo 

da una fonte esterna al suo impianto»142. In sostanza l’approccio in questione per quanto 

si prefigga il compito di giustificare una forma di responsabilità dotata di genuino 

carattere intergenerazionale, alla fine, non si dimostra in grado di realizzarlo. Infatti, 

l’utilizzo di una legittimazione che rinviene preminentemente nel passato la forza 

                                                           
140 A. GOSSERIES, Penser la justice entre les générations. De l’affaire Perruche à la réforme des retraites, 

Paris, Flammarionion, 2004, p. 149. 
141 Ivi, p. 150. 
142 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 139. 



 

 

135 

propulsiva non consente di connettere l’appello alla responsabilità direttamente col 

futuro, con la conseguenza di far scivolare quest’ultima nella situazione paradossale 

d’intrattenere con l’avvenire una relazione etica di mero rimando.  

 

 

5.5 Argomento reciproco-asimmetrico 

 

L’argomento reciproco-asimmetrico, nato di recente e con l’obiettivo di superare le 

criticità emerse da quello reciproco-indiretto, vede come caposcuola il filosofo Matthias 

Fritsch. Egli afferma che la reciprocità indiretta sfiora il nocciolo della questione 

secondo cui il debito delle generazioni presenti, nei confronti delle precedenti, induce ad 

una restituzione nei confronti delle successive, ma non riesce a giustificare realmente 

obblighi diretti verso gli individui futuri. Questa è la ragione secondo cui egli ritiene che 

gli obblighi intergenerazionali possono avere la loro fondatezza a condizione di attuare 

un cambio di approccio, ovvero passando da un carattere indiretto di reciprocità ad una 

decisa e radicale accentuazione “asimmetrica”143. In particolare egli afferma: «Per 

quanto mantenga una relazione tripartitica, la reciprocità asimmetrica rende il dono di A 

a B non semplicemente un fatto empirico, bensì indispensabile per l’essere stesso di B. 

Ciò che B riceve (dal passato) è co-costitutivo della sua stessa soggettività, vale a dire: 

della sua medesima capacità di dare. In tal modo, il dono non è qualcosa da cui costui o 

costei può mai totalmente sgravarsi, indipendentemente da quanto e quanto bene B dia 

ad A o a C. Il debito verso il passato non è allora un debito che possa essere ripagato: 

non può essere ripagato, poiché esso include anche un eccesso di cui B non può 

appropriarsi. Tale eccesso inappropriabile del debito è una delle ragioni per le quali 

parlo di asimmetria, visto che B non può mettersi a pari e commisurarsi col dono»144.  

                                                           
143 M. FRITSCH, Taking Turns with the Earth. Phenomenology, Deconstruction, and Intergenerational 

Justice, Redwood City, Stanford University Press, 2018, p. 107. 
144 Ivi, p. 58. 

https://www.bing.com/maps?&mepi=127~~Unknown~Address_Link&ty=18&q=Stanford%20University%20Press&ss=ypid.YN873x7014889269174351774&ppois=37.484676361083984_-122.20369720458984_Stanford%20University%20Press_YN873x7014889269174351774~&cp=37.484676~-122.203697&v=2&sV=1&FORM=MPSRPL
https://www.degruyter.com/search?query=*&publisherFacet=Stanford+University+Press


 

 

136 

Assunto che evidentemente “A” identifica le generazioni passate, “B” quelle presenti e 

“C” le future, Fritsch fonda la sua tesi di responsabilità intergenerazionale sostenendo 

che l’obbligo verso le generazioni future non rappresenta un carattere soltanto indiretto 

(come nell’approccio esaminato nel paragrafo precedente), ma anche diretto. 

Quest’ultimo deriva dal fatto che i soggetti che rappresentano le generazioni presenti 

(“B”) sono co-costitutivi della capacità di dare, dunque non possono mai liberasi della 

capacità di dare ad “A” o a “C” e che porta a proseguire la catena della donazione in un 

rilancio continuo che, peraltro, rinvia a obblighi rivolti al futuro.  

L’autore tiene a sottolineare come fino a quando ci si ostinerà a voler fondare le 

compagini sociali a partire dalla logica liberale dello scambio, mosso unicamente da 

interessi detenuti da soggetti atomistici e completamente autonomi, mai verrà risolta la 

naturale disposizione ad assumere obblighi verso i posteri. Invece, evidenzia come, la 

via d’uscita è costituta dall’intendere gli obblighi intergenerazionali in un’ottica di 

rapporto asimmetrico dono-obbligo e nella trasmissione transgenerazionale che da esso 

procede145. 

In realtà per quanto Fritsch cerchi di giustificare una forma di responsabilità 

dotata di un carattere intergenerazionale, alla fine, non si mostra in grado di realizzarlo. 

Infatti, Ferdinando G. Menga evidenzia come si rivolge a un’opzione discorsiva che gli 

consente di approcciarsi, ma non di corrispondervi in modo compiuto e coerente. 

Inoltre, un’altra nota dolente evidenzia come sia data dalla scelta di una legittimazione 

che prende dal passato la forza propulsiva all’obbligo, dunque alla responsabilità, nei 

confronti delle generazioni future146. In sostanza una tale inclinazione non consente di 

connettere la responsabilità dei presenti direttamente con i posteri, con l’inevitabile 

conseguenza «d’intrattenere con l’avvenire una relazione etica di mero rimando, 

laddove invece è di questa che ne dovrebbe andare in senso radicale e immediato»147. 

Infatti, l’appello etico del futuro viene costantemente annullato, poiché non assurge mai 

                                                           
145 Ivi, p. 110. 
146 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 159. 
147 Ivi, p. 160. 



 

 

137 

al rango di autentico fondamento di responsabilità intergenerazionale; configurandosi in 

termini di risultato necessario di un processo d’assimilazione incompletabile e iniziato 

altrove. A conferma di ciò basti prendere in considerazione Fritsch nelle parole 

seguenti: «L’obbligazione a reciprocare si origina […] dal fatto che, nell’accettare il 

dono, i riceventi assimilano in loro stessi ciò che resta inassimilabile e che, dunque, 

necessariamente li tracima, obbligandoli a passarlo oltre ad altri»148. 

 

 

5.6 Argomento misericordioso 

 

Alla luce delle fragilità dei vari argomenti esaminati, tra i tentativi di legittimare la 

responsabilità intergenerazionale, ne emerge uno molto interessante che trae parziale 

ispirazione da quello reciproco-asimmetrico149 appena esaminato. Si tratta di quello che 

possiamo definire della “misericordia” e che fa capo ad un giusfilosofo italiano, ossia a 

Ferdinando G. Menga. 

Egli prende spunto dall’anno del Giubileo straordinario della misericordia 

apertosi l’8 dicembre del 2015150 e conclusosi, nella solennità liturgica di Gesù Cristo 

Signore dell’Universo, il 20 novembre 2016. Sente profondamente la raccomandazione 

tratta dal Vangelo di Luca: «Siate misericordiosi, come il Padre vostro è 

misericordioso» (Lc 6,36). Infatti, considera l’anno giubilare indetto da Papa Francesco 

come «ottimo espediente per tornare a enfatizzare l’incapacità di tenuta di una logica di 

stampo esclusivamente contrattualista, al fine di farne emergere le linee d’ombra e 

                                                           
148 M. FRITSCH, Taking Turns with the Earth. Phenomenology, Deconstruction, and Intergenerational 

Justice, cit., p. 109. 
149 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 148. 
150 La scelta della data non è casuale, ma è carica di significato per la storia recente della Chiesa. Intatti, 
Papa Francesco ha deciso di aprire la Porta Santa nel cinquantesimo anniversario della conclusione del 
Concilio Ecumenico Vaticano II. Tale decisione è il frutto della consapevolezza che la Chiesa ha il 
bisogno di mantenere vivo quell’evento, per un nuovo impegno per tutti i cristiani e per testimoniare con 
più entusiasmo e convinzione la loro fede. Per ulteriori informazioni si veda: 
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/papa-
francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html (data ultima consultazione 31/03/2025). 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html


 

 

138 

introdurre all’interno il necessario intervento di elementi riconducibili a una semantica 

eccedente; quella dell’amore, del perdono o anche, appunto, della misericordia»151. 

Evidenzia che gli autori che hanno seguito questa indagine hanno portato avanti una 

riflessione nei confronti di una nozione di giustizia di matrice semplicemente liberal-

procedurale. Punto di base in comune è risultato essere il seguente: «Il contratto, in 

quanto ciò posto in essere da individui fallibili (“peccatori”) per il fatto della loro 

irriducibile finitudine, non può realizzarsi in misura compiuta attraverso procedure 

d’ottemperanza a una giustizia assoluta. Questo implicherebbe, infatti, pretendere il 

superamento finale della contingenza stessa che lo crea. Da qui ne vien la necessaria 

esposizione o apertura a una dismisura che lo contempera, integra, decostruisce e che 

rinvia a un oltre, a un eccesso rispetto a esso: la possiamo chiamare logica dell’amore, 

del per-dono, della misericordia»152.  

Fatte tali precisazioni, Menga si chiede come la misericordia possa oltrepassare i 

confini della contemporaneità (ossia, dove l’individuo ha sempre la possibilità di 

scegliere) ed estendersi alle generazioni future (ovvero, dove l’altro ancora non esiste). 

Per questo esamina il rapporto tra misericordia e giustizia nel modo seguente: «Non è 

più soltanto l’intervento di un senso di misericordia a entrare in gioco per indicare i 

limiti – e sopperire alle mancanze – di una giustizia fondata sulla sola reciprocità e 

simmetria degli interessi, ma ora può ben essere anche un rinnovato senso di giustizia 

attento al richiamo dei futuri a consegnare alla misericordia stessa una dismisura più 

ampia, disancorandola da una visione unilaterale di donazione per alterità 

preminentemente presenti»153. Dunque occorre superare quella che il filosofo 

Emmanuel Lévinas definisce come “resistenza etica”154 e cogliere l’appello alla 

responsabilità che è frutto di quella ineludibile intuizione morale proveniente dal futuro. 

Infatti, a tal proposito, Menga afferma che «la responsabilità verso un futuro che ancora 

                                                           
151 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, p. 258. 
152 Ivi, p. 259. 
153 Ivi, pp. 261-262. 
154 E. LEVINAS, En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger, Paris, Vrin, 1967, p. 173. 



 

 

139 

non esiste, comunque penetra nel mondo, ci inquieta e ci sconvolge sotto forma di una 

fastidiosa e ineludibile intuizione morale»155. Essa sopraggiunge come «un 

comandamento etico iperbolico, nonostante non ha mai avuto neanche per un attimo la 

forza di comporsi come presenza per imporsi come forza nello schieramento delle 

forze»156. Questo significa assumersi un compito di responsabilità, in quanto dall’azione 

dei presenti dipende la salvezza o la distruzione dell’altro. Conseguentemente un 

compito del genere porta con sé una carica di possibile giudizio che Menga chiarisce nel 

modo seguente: «L’ultima parola è lasciata sempre e comunque a un’alterità che di là 

(fuori dal mondo) verrà (dal futuro) a giudicare»157! Ed ecco che in virtù di ciò giunge 

ad affermare che «non la giustizia crea futuro, ma il futuro crea giustizia»158. Quindi 

richiama quel senso di obbligo che deve precedere quello di diritto. Non a caso si rifà a 

Simone Weil che afferma: «La nozione di obbligo sovrasta quella di diritto, che le è 

subordinata e relativa. Un diritto non è efficace di per sé, ma soltanto attraverso 

l’obbligo al quale esso corrisponde»159. Inoltre, Menga precisa che «tale obbligo non si 

esaurisce nel terreno dell’immanenza, ma, proprio come un albero capovolto, una 

verticalità interpellante»160 e riprende le parole di Weil che parla di “realtà fuori dal 

mondo”161.  

L’argomento in questione, pur essendo di grande valore morale, non è scevro da 

criticità a cui, consapevolmente, l’autore è ben conscio di essere esposto. Infatti, egli 

stesso mette in evidenza che una misericordia orientata nel futuro rischia di sacrificare il 

presente stesso, dando vita ad una forma d’ingiustizia o mancanza di compassione dei 

                                                           
155 F. G. MENGA, Responsabilità e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilità 

intergenerazionale, in F. CIARAMELLI, F. G. MENGA (a cura di), Responsabilità verso le generazioni 

future, Napoli, Editoriale Scientifica, 2017, p. 212. 
156 F. G. MENGA, L’emergenza del futuro. I destini del pianeta e le responsabilità del presente, Roma, 
Donzelli Editore, 2021, p. 116. 
157 ID., Etica intergenerazionale, pp. 270. 
158 Ivi, pp. 271. 
159 S. WEIL, L’enracinement. Prélude à une dèclaration des devoirs envers l’entre humain, Paris, Èditions 
Gallimard, 1949, p. 6. 
160 F. G. MENGA, Responsabilità e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilità 

intergenerazionale, cit., p. 214. 
161 S. WEIL, L’enracinement. Prélude à une dèclaration des devoirs envers l’entre humain, cit., p. 6. 



 

 

140 

presenti. L’obiettivo è quello di allargare i soggetti di diritto, coinvolgendo le 

generazioni future, e avere così un bilancio in attivo; non allargare gli uni (i posteri) a 

discapito degli altri (i presenti), lasciando così il bilancio invariato. Inoltre, un’etica 

stimolata dal futuro impone una forma di sacrificio ineludibile, dei presenti a beneficio 

dei futuri, che difficilmente troverebbe il favore dei più162. In merito all’approccio 

religioso non risulta essere d’impronta universalistica, con la concreta possibilità di 

portare i non credenti a prenderne le distanze per la carenza di forza persuasiva. 

L’ispirazione può anche essere di natura religiosa, ma poi occorre giungere a formulare 

una tesi condivisibile da tutti, credenti e non credenti. L’essere umano difficilmente 

agisce senza aver un proprio tornaconto e un ulteriore deterrente sarebbe la presa di 

consapevolezza di un sacrificio, peraltro derivante da un principio morale. Del resto 

l’autore, affermando che è il futuro a creare giustizia nel presente e non viceversa, nella 

sostanza attinge a quel timore derivante dal “senso di rivalsa”, di cui parla Gauthier163, 

che le generazioni future più prossime avrebbero nei confronti dei presenti. Non a caso 

sostiene che «dalla trascendenza del futuro e dei futuri che giungerà un giudizio […] 

Dalla parte del presente, resta solo la decisione di orientarsi o meno al richiamo di 

questo giudizio»164. In sostanza la tesi rischia di ridursi ad un puro ragionamento 

razionale dove al contraente, nella prospettiva di minacce e rivalse future, conviene 

interiorizzare un principio di responsabilità per i posteri più immediati.  

Pertanto la tesi in questione, per le ragioni evidenziate e pur dando atto che gli 

obblighi precedono i diritti, non sembra garantire la strada maestra per garantire degli 

obblighi intergenerazionali. 

 

 

 

 

                                                           
162 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, pp. 262-263. 
163 Cfr. D. GAUTHIER, Morals by Agreement, cit. 
164 F. G. MENGA, Etica intergenerazionale, cit., p. 270. 



 

 

141 

6 Il necessario equilibrio dei diritti e dei doveri per l’umanità presente e futura 

 

Con riferimento al principio di Weil in base al quale «la nozione di obbligo sovrasta 

quella di diritto»165, al quale Menga si rifà, risulta opportuno approfondire questo 

aspetto per due ordini di ragioni: la prima risiede nell’utilità di chiarire un aspetto di cui 

spesso si ha una visione opposta e, con riferimento alla seconda, esaminare un aspetto 

propedeutico per quella che, nel successivo capitolo, è la possibile via di uscita per il 

riconoscimento di diritti alle generazioni future.  

A questo punto dobbiamo chiederci cosa sia un diritto e cosa sia un dovere e poi 

vedere la dinamica interna dei diritti e dei doveri. Partiamo, dunque, col chiederci cos’è 

un diritto e cosa un dovere? 

Possiamo dire che il diritto è un avere a disposizione, ossia poter essere o poter 

fare. Infatti, chi rivendica un diritto rivendica una possibilità di essere o di fare, uno 

spazio operativo, un potere. Se uno non ha diritti non ha neanche poteri, non può fare 

nulla, non ha diritto a fare nulla. Si ha anche diritto a non fare (per esempio a tacere), 

che è tuttavia anche esso un fare, un prendere posizione, un potere da esercitare, anche 

se negativamente. Davanti a ognuno di noi c’è uno spazio a disposizione: si può 

occupare o non occupare. Il diritto implica uno spazio di disponibilità. Se una cosa è 

indisponibile allora non se ne ha il diritto. Al diritto, come si vede, non appartiene l’idea 

del dono. È possibile dire, dunque, che invece il dovere è un essere a disposizione. Il 

dovere implica, al contrario del diritto, la disponibilità. Se si ha il diritto a tutto, allora 

tutto è disponibile, e se tutto è a disposizione allora ognuno di noi ha diritto a tutto. Se si 

avverte di avere dei doveri, allora essi riguardano ambiti che non sono a nostra 

disposizione, ma si è a loro disposizione166. Inoltre, occorre ricordare che i valori morali 

contengono sempre un dover fare, non solo un dover essere come tutti i valori167. 

                                                           
165 S. WEIL, L’enracinement. Prélude à une dèclaration des devoirs envers l’entre humain, cit., p. 6. 
166 Ibidem. 
167 Cfr. M. SCHELER, Il formalismo nell’etica e l’etica materiale dei valori, trad. it., Milano, Bompiani, 
2013. 



 

 

142 

Se si concorda su questa distinzione tra diritto e dovere, è possibile esaminare allora 

l’intima dinamica dei diritti e dei doveri. Separando i diritti dai doveri e dimenticando 

per un momento che siano correlativi, seguendo la logica di Stefano Fontana degli uni e 

degli altri, è possibile confrontarli. 

1. La prima elementare osservazione è che, se il diritto è un avere a disposizione, 

siccome le cose da avere a disposizione sono infinite, i diritti, in se stessi, non hanno 

limite. L’avevano ben visto Hobbes e Spinoza: tanto di potenza, tanto di diritto. I diritti 

non troveranno mai in se stessi il loro limite. Il dovere, per contro, nasce 

originariamente limitato. Esso, infatti, non è un avere a disposizione, ma un essere a 

disposizione di qualcosa o di qualcuno che ci limita. Infatti, se siamo a disposizione di 

quello, allora non possiamo fare quest’altro. L’unico limite che i diritti conoscono, 

invece, è quello di un altro diritto. Come dire che una forza trova un limite in un’altra 

forza, un potere in un altro potere. Ma questo, come si vede, è un limite estrinseco e 

quantitativo: se si ha la forza per superare la forza contraria, allora si ritorna ad avere un 

diritto assoluto. Il diritto tende, di per sé, all’assolutezza. Non sarà mai il diritto che mi 

fa rispettare i diritti degli altri, ma il dovere. Rispettare i diritti non è un diritto, ma un 

dovere. 

2. La seconda osservazione ci dice che i diritti rendono passivi. Sembrerebbe un 

controsenso, infatti, di solito, si rivendicano dei diritti per potersi esprimere e 

partecipare. Quando si fa così, però, si tratta del diritto ad assumersi dei doveri. Non di 

un solo diritto. E quando si rivendica il diritto ad assumere dei doveri il primato spetta 

al dovere, che giustifica la rivendicazione del diritto. Sono quindi i doveri a mobilitare e 

non i diritti. Anche i diritti possono essere concepiti come dei doveri. Chi lotta per un 

diritto sente di avere il dovere di farlo. Se si impegna, quindi, è ancora una volta per il 

dovere. I diritti, di per sé, deresponsabilizzano. I doveri responsabilizzano. 

3. La terza osservazione è che i diritti dividono, mentre i doveri accomunano. Per 

avere una comunità bisogna aderire a qualcosa. Aderire significa porsi a disposizione. 

Aderire alle stesse cose forma una comunità. Chi rivendica i diritti non deve aderire a 



 

 

143 

niente, se non ai propri desideri. Il diritto accomuna solo con se stessi e quindi porta a 

separarsi dagli altri. L’esasperazione dei diritti, infatti, crea anarchia. Solo i limiti ai 

diritti creano comunità, e questi sono appunto i doveri. Il diritto, di per sé, è arbitrario e 

sull’arbitrio non si costruisce nessuna comunità. 

4. La quarta osservazione è forse la più importante: il diritto non costruisce 

identità, solo il dovere è in grado di farlo. Nessuno si dà il proprio nome, nessuno si 

costituisce da solo, ma sempre nella risposta a qualcosa che viene da fuori e che lo 

interpella. Essere solo discepoli di noi stessi non ci soddisfa. Prima nasce il tu, poi il noi 

e solo da ultimo l’io. 

5. Infine, un’osservazione conclusiva. Il diritto crea schiavitù, il dovere crea 

libertà. Anche in questo caso ci troviamo di fronte ad un paradosso. Comunemente, 

infatti, si pensa esattamente il contrario: i diritti producono libertà, i doveri implicano 

sottomissione e rinuncia. Tuttavia, i soli diritti producono la schiavitù dei nostri 

desideri. Chi decide di essere fedele solo a se stesso rinuncia ad essere liberato. Senza 

essere tratti fuori da noi stessi non c’è libertà168.  

A questo punto viene da chiedersi: esiste il diritto di avere un figlio senza essere 

madre o padre? Esiste veramente il diritto di avere un figlio senza concepirlo nel proprio 

grembo e senza partorirlo? Esiste il diritto di avere un figlio ad ogni costo? Di averlo da 

un marito in coma, mediante prelievo del liquido seminale? Esiste il diritto a disporre 

del proprio corpo? Esiste il diritto a produrre un essere umano? Esiste il diritto di avere 

diritti su degli esseri umani?169 Ai fini del tema in questione possiamo aggiungere altri 

interrogativi, ossia: esiste il diritto delle generazioni attuali a sfruttare oggi tutte le 

risorse ambientali disponibili senza preoccuparsi di coloro che verranno dopo di loro? 

Esiste il diritto ad emettere sostanze inquinanti nell’aria, nell’acqua, o nel suolo senza 

preoccuparsi delle ricadute sull’ambiente e conseguentemente sulla salute umana 

presente e futura? Esiste il diritto, nell’ambito delle biotecnologie, a modificare il 

genoma umano e privare le generazioni future del patrimonio attuale? Esiste il diritto a 
                                                           
168 Cfr. S. FONTANA, Per una politica dei doveri, Siena, Cantagalli, 2006. 
169 Ibidem. 



 

 

144 

vivere al di sopra delle proprie possibilità attraverso l’accumulo di debito pubblico e 

facendolo ricadere sulle generazioni successive? Questi sono solo alcuni esempi di 

come i diritti abbiano subìto una deriva. Oggi, infatti, ci troviamo di fronte ai “diritti di 

quarta generazione170”, che rappresentano l’emancipazione della cultura dalla natura, 

ossia dei desideri sui doveri. 

                                                           
170 I diritti umani si distinguono in “generazioni” e ciò dipende dallo sviluppo storico che ha avuto il 
sistema dei diritti.  
I diritti di prima generazione sono quelli civili e politici che hanno avuto origine nel Settecento, detti 
anche “diritti negativi” perché comportano l’obbligo di non ingerenza dello Stato nella sfera di libertà 
della persona. Essi sono sanciti negli articoli dal 3 al 21 della Dichiarazione universale dei diritti umani: 
riguardano il diritto alla vita, alla libertà, a non essere tenuti in schiavitù, a non essere sottoposti a tortura, 
alla sicurezza della persona, a ricevere un giusto processo, a cercare asilo in altri paesi, alla cittadinanza, a 
formare una famiglia liberamente, alla proprietà, alla libertà di coscienza ed espressione, di riunione 
pacifica, ad eleggere ed essere eletto.  
I diritti di seconda generazione sono quelli economici, sociali e culturali, i cui riconoscimenti sono 
avvenuti a partire dalla seconda metà dell’Ottocento e sono definiti come “diritti positivi” perché la loro 
realizzazione implica atti di intervento da parte delle istituzioni pubbliche. Essi sono sanciti negli articoli 
dal 22 al 28 della Dichiarazione universale dei diritti umani e stabiliscono che ogni persona ha diritto alla 
sicurezza sociale; al lavoro e alla libera scelta dell’impiego; a un’eguale retribuzione per un eguale 
lavoro; a fondare dei sindacati o ad aderirvi; al riposo e allo svago; a un tenore di vita sufficiente a 
garantire la salute e il benessere; alla sicurezza in caso di disoccupazione, malattia, invalidità, vedovanza, 
vecchiaia o in ogni altro caso di perdita dei mezzi di sussistenza, per circostanze indipendenti dalla sua 
volontà; alla protezione della maternità e dell’infanzia; all’istruzione, tenuto conto che i genitori hanno 
diritto di priorità nella scelta del genere di istruzione da impartire ai loro figli; a prendere parte 
liberamente alla vita culturale della comunità; alla protezione degli interessi morali e materiali derivanti 
da ogni produzione scientifica, letteraria o artistica di cui sia autrice.  
I diritti di terza generazione o “diritti di solidarietà” (diritto all’autodeterminazione dei popoli, alla pace, 
allo sviluppo, a vivere in un ambiente salubre), affermatisi nell’ultimo ventennio del Novecento, non sono 
ancora giuridicamente riconosciuti dall’ONU, ma sono presenti sotto forma di “dichiarazioni” e, in 
quanto tali, hanno soltanto valore di principio. In sostanza, si è ancora allo stadio delle “dichiarazioni” 
solenni, delle raccomandazioni, quindi nell’anticamera della codificazione giuridica. La ragione di tanta 
prudenza da parte degli Stati è, per così dire, di “ordine mondiale”. L’obbligo di adempimento rispetto a 
questi diritti comporta la scelta di un ben preciso modello di ordine mondiale, al cui interno: il principio 
di autorità sopranazionale prevalga su quello di sovranità nazionale; le istanze di stato sociale, fuori e 
dentro gli stati, trovino concreta risposta mediante istituzioni e programmi politici adeguati; il modello di 
sviluppo sia per tutti quello dello “sviluppo umano sostenibile”.  
Negli ultimi tempi si è giunti a parlare di diritti di quarta generazione, con riferimento al diritto al genoma 
umano e al patrimonio genetico dell’individuo, la cui considerazione si è imposta a seguito di recenti 
sviluppi scientifici e tecnologici. La Convenzione di Oviedo sui diritti dell’uomo e la biomedicina, redatta 
nel 1997 e in vigore dal 1999, è volta a preservare la dignità umana e le libertà fondamentali contro abusi 
derivanti da nuove applicazioni della biologia e della medicina. Essa stabilisce, tra l’altro, il principio del 
previo consenso informato per l’effettuazione di qualsiasi intervento relativo alla salute umana. Al 
presente, tuttavia, la regolamentazione dei potenziali conflitti tra libertà individuali e interesse pubblico 
alla tutela di valori etici collettivi resta principalmente affidata alla legislazione e alla prassi 
giurisprudenziale degli Stati. 



 

 

145 

San Giovanni Paolo II evidenzia che molte persone, oggi, tendono a coltivare la 

pretesa di non dover niente a nessuno, tranne che a se stesse. Ritengono di essere titolari 

solo di diritti e incontrano spesso forti ostacoli a maturare una responsabilità per il 

proprio e l’altrui sviluppo integrale. La comunità internazionale, che dal 1948 possiede 

una carta dei diritti della persona umana, ha per lo più trascurato d’insistere 

adeguatamente sui doveri che ne derivano. In realtà, è il dovere che stabilisce l’ambito 

entro il quale i diritti devono contenersi per non trasformarsi nell’esercizio di un 

arbitrio. Una più grande consapevolezza dei doveri umani universali sarebbe di grande 

beneficio alla causa della pace, perché le fornirebbe la base morale del riconoscimento 

condiviso di un ordine delle cose che non dipende dalla volontà di un individuo o di un 

gruppo. Invece oggi assiste a una pesante contraddizione. Mentre, per un verso, si 

rivendicano presunti diritti, di carattere arbitrario e voluttuario, con la pretesa di vederli 

riconosciuti e promossi dalle strutture pubbliche, per l’altro verso, vi sono diritti 

elementari e fondamentali disconosciuti e violati nei confronti di tanta parte 

dell’umanità171.  

A tal proposito anche Papa Benedetto XVI mette in luce come spesso si nota una 

relazione tra la rivendicazione del diritto al superfluo o addirittura alla trasgressione e al 

vizio, nelle società opulente, e la mancanza di cibo, di acqua potabile, di istruzione di 

base o di cure sanitarie elementari in certe regioni del mondo del sottosviluppo e anche 

nelle periferie di grandi metropoli. La relazione sta nel fatto che i diritti individuali, 

svincolati da un quadro di doveri che conferisca loro un senso compiuto, impazziscono 

e alimentano una spirale di richieste praticamente illimitata e priva di criteri. 
                                                                                                                                                                          
Ex plurimis: Cfr. N. BOBBIO, L’età dei diritti, cit.; Cfr. A. CASSESE, I diritti umani oggi, Roma-Bari, 
Laterza, 2009; Cfr. L. FERRAJOLI, La sovranità nel mondo moderno, Roma-Bari, Laterza, 2004; Cfr. C. 
FOCARELLI, La persona umana nel diritto internazionale, Bologna, il Mulino, 2013; Cfr. A. MARCHESI, 
La protezione internazionale dei diritti umani, Torino, Giappichelli, 2023; Cfr. A. PISANÒ, I diritti umani 

come fenomeno cosmopolita. Internazionalizzazione, regionalizzazione, specificazione, Milano, Giuffrè, 
2011; https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights (data ultima consultazione 
31/03/2025). 
171 GIOVANNI PAOLO II (Papa), Messaggio del santo padre Giovanni Paolo II per la celebrazione della 

XXXVI giornata mondiale della pace, in https://www.vatican.va/content/john-paul-
ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20021217_xxxvi-world-day-for-peace.html (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 

https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20021217_xxxvi-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20021217_xxxvi-world-day-for-peace.html


 

 

146 

L’esasperazione dei diritti sfocia nella dimenticanza dei doveri. I doveri delimitano i 

diritti, perché rimandano al quadro antropologico ed etico entro la cui verità anche 

questi ultimi si inseriscono e così non diventano arbitrio. Per questo motivo i doveri 

rafforzano i diritti e propongono la loro difesa e promozione come un impegno da 

assumere a servizio del bene172. 

Da quanto si è potuto osservare deriva che i diritti, lasciati alla sola loro logica 

interna, ci distruggono. Di soli diritti si muore. E muoiono anche i diritti. Se, infatti, il 

diritto è avere a disposizione, l’espansione massima dei diritti si avrebbe qualora tutto 

fosse a disposizione, ma se tutto fosse a disposizione diventerebbe impossibile fondare 

l’indisponibilità dei diritti. Nell’assolutizzarsi, i diritti si distruggono. 

Davanti a questo evidente pericolo ci si affida alla tesi della complementarietà di diritti 

e doveri. Il risultato è che i diversi diritti di un soggetto rispetto ad un altro soggetto 

risultano limitati e quindi possono coesistere sulla base oggettiva di obblighi173. Del 

resto la stessa Costituzione, nella seconda parte dell’art. 2, collega strettamente alla 

garanzia dei diritti inviolabili l’adempimento dei doveri inderogabili di solidarietà 

politica, economica e sociale, senza sancire alcuna priorità dei diritti sui doveri o 

viceversa, ma ammettendo il reciproco bilanciamento in concreto174. 

Con quanto detto sinora non si vuol sostenere la contrarietà ai diritti ma, al 

contrario, la difesa dei diritti. Questi, infatti, possono evitare la riduzione a desideri 

soggettivi, non degni di pubblica riconoscibilità, solo se si radicano nei doveri e in essi 

trovano il loro contesto di senso non arbitrario. Questi ultimi hanno la funzione di 

dirigere le umane azioni e fungono da colonna portante di qualsiasi castello teorico 

                                                           
172 BENEDETTO XVI (Papa), Messaggio del santo padre Benedetto XVI per la celebrazione della XL 

giornata mondiale della pace, in https://www.vatican.va/content/benedict-
xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace.html (data ultima 
consultazione 31/03/2025). 
173 M. SCHELER, Il formalismo nell’etica e l’etica materiale dei valori, cit., p. 19. 
174 Cfr. P. CARETTI, U. DE SIERVO, Diritto costituzionale e  pubblico, Torino, Giappichelli, 2023; Cfr. A. 
BARBERA, C. FUSARO, Corso di diritto costituzionale, Bologna. Il Mulino, 2022; Cfr. T. MARTINES, 
Diritto costituzionale, Milano, Giuffrè, 2022. 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace.html
https://www.ibs.it/libri/autori/temistocle-martines


 

 

147 

riguardante i diritti. Del resto se l’uomo dovesse avere soli diritti, questi sfocerebbero 

nel libero arbitrio.  

Infatti, Norberto Bobbio afferma che «non c’è diritto senza obbligo, e non c’è né 

diritto né obbligo senza una norma di condotta»175. Nel medesimo filone di pensiero si 

inserisce Attilio Pisanò, il quale evidenzia che ad ogni singolo individuo, alla sua 

singola responsabilità, è demandato il compito di rispettare i doveri e, in ultima istanza, 

di garantire i diritti. Solo in tal maniera si possono far conciliare diritti e doveri evitando 

che questi prendano il sopravvento su quelli: «Vogliamo che si rispettino i nostri diritti? 

Rispettiamo quelli degli altri. Bramiamo che nessuno manchi alle sue obbligazioni 

verso noi? Non manchiamo noi a quelle che abbiamo verso gli altri. È l’individuo, 

quindi, con la sua volontà, con il suo libero arbitrio, con la sua autonomia decisionale, a 

dover prendere consapevolezza dell’importanza della cultura dei doveri al cospetto di 

quella dei diritti, della correlazione degli uni con gli altri, in un sistema teorico in cui 

non si può onestamente prendere l’esercizio dei diritti, senza prima aderire ai propri 

doveri»176.  

Peraltro, i nostri diritti non possono prescindere dai doveri, compresi quelli dei 

più lontani (socialmente, geograficamente, temporalmente)177. In sostanza, occorre 

riaffermare l’idea-forza che l’uomo certamente si arricchisce con la crescita numerica 

dei suoi diritti, ma altrettanto certamente la sua realizzazione è legata al senso di dovere, 

alla coscienza della propria responsabilità. 

 

 

 

 

 

                                                           
175 N. BOBBIO, L’età dei diritti, cit., p. XVIII. 
176 A. PISANÒ, Una teoria comunitaria dei diritti umani, Milano, Giuffrè, 2004, pp. 195-196. 
177 N. GENGA, M. PROSPERO, G. TEODORO (a cura di), I beni comuni tra costituzionalismo e ideologia, 
cit., p. 152. 



 

 

148 

7 Considerazioni conclusive sulla rappresentanza delle generazioni future allo 

stato attuale 

 

Alla luce delle considerazioni attuate nel presente capitolo, occorre fare un bilancio 

consuntivo al fine di comprendere pienamente se sia stata risolta la questione relativa 

alla rappresentanza delle generazioni future e se sia possibile garantire la tutela, come li 

definisce San Paolo VI, di «coloro che verranno dopo di noi ad ingrandire la cerchia 

della famiglia umana»178. 

Se l’obiettivo non è quello di giungere ad una connessione di responsabilità dei 

presenti direttamente con i posteri e non è quello di dar vita ad un modello basato su di 

un sistema di diritti e doveri, dove non far vivere la bilateralità delle norme, allora la 

risposta è positiva. Infatti, diversi sono gli approcci utili allo scopo. Invece, se 

l’obiettivo è più ambizioso, allora è possibile affermare che nessuno degli approcci 

esaminati costituisce una vera e autentica via di uscita all’annosa questione della 

rappresentanza delle generazioni future. Di fatto l’appello etico del futuro viene 

costantemente annullato, poiché non assurge mai al rango di autentico fondamento di 

responsabilità intergenerazionale. 

Infatti, a tal proposito, Ferdinando G. Menga afferma: «Per quanto la percezione 

di un richiamo ad obblighi intergenerazionali possa mostrare un carattere esteso, diffuso 

e addirittura improcrastinabile a livello della prassi socio-politica, a livello teorico, la 

questione concernente la sua stessa giustificabilità o fondatezza permane a tutt’oggi un 

tema ancora irrisolto»179. Il filosofo Giuliano Pontara ritiene che «la teoria dei diritti 

non è in grado di fondare un’articolata e plausibile concezione della responsabilità 

morale verso le generazioni future»180. Tuttavia, la filosofa Tiziana Andina evidenzia 

come, la sottovalutazione della questione transgenerazionale gioca un ruolo cruciale tra 

                                                           
178 Cfr. PAOLO VI (Papa) Populorum progressio, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1967. 
179 F. G. MENGA, Responsabilità e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilità 

intergenerazionale, cit., p. 198. 
180 Cfr. G. PONTARA, Etica e generazioni future, cit. 



 

 

149 

le cause che determinano la fragilità delle democrazie occidentali. Pertanto sostiene sia 

indispensabile gettare le basi teoriche per una filosofia delle generazioni181. 

Le difficoltà o resistenze a riconoscere obblighi intergenerazionali derivano da quella 

che può essere interpretata come la sfida che il futuro stesso pone al pensiero 

tradizionale. In concreto si tratta di un appello alla responsabilità per soggetti che 

verranno che, per quanto diffusamente avvertita, non trova un’adeguata collocazione 

nell’ambito della semantica del presente182.  

Alcune parole arrivano a risultare delle violente frustate sulla coscienza di ogni 

individuo che voglia definirsi morale e, conseguentemente, superiore ai soggetti 

appartenenti al mondo animale. Per questo non è possibile arrendersi a dichiarazioni 

come quelle di autori, anche autorevoli, come Gustavo Zagrebelsky che afferma: «Le 

generazioni future, proprio perché future, non hanno alcun diritto da vantare nei 

confronti delle generazioni precedenti. Tutto il male che può essere loro inferto, perfino 

la privazione delle condizioni minime vitali, non è affatto la violazione di un qualche 

loro diritto in senso giuridico. Quando (e se…) incominceranno ad esistere, i loro 

predecessori, a loro volta, saranno scomparsi dalla faccia della terra, e non potranno 

essere portati in giudizio»183. 

Alessandro Morelli ritiene che le difficoltà a individuare una strada efficace 

dipenda dal fatto che i diversi argomenti, a sostegno di una responsabilità 

intergenerazionale, «appaiono connotati da un eccessivo astrattismo e soprattutto 

nessuno di essi sembra tenere conto del carattere finzionale che contraddistingue il 

paradigma delle generazioni future in ambito giuridico»184. Evidenzia che il diritto sia 

una tecnica sociale che persegue propri scopi anche attraverso l’uso di finzioni (ad 

                                                           
181 Cfr. T. ANDINA, Transgenerazionalità. Una filosofia per le generazioni future, Roma, Carocci, 2020. 
182 F. G. MENGA, Responsabilità e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilità 

intergenerazionale, cit., p. 198. 
183 G. ZAGREBELSKY, Diritto allo specchio, cit., p. 109. 
184 A. MORELLI, Ritorno al futuro. La prospettiva intergenerazionale come declinazione necessaria della 

responsabilità politica, in “Costituzionalismo.it” n. 3, 2021, p. 85. 



 

 

150 

esempio si pensi al concetto di persona giuridica) e ciò consente di ridimensionare la 

portata delle obiezioni mosse al riferimento alle generazioni future185. 

Tuttavia, a ben vedere, non è detto che la finzione sia l’unica strada percorribile per 

trovare un ancoraggio motivazionale, come non è detto che non si possa trovare una 

combinazione virtuosa in cui non sia escluso un approccio empirico. Questa è la strada 

che si cercherà di percorrere nel successivo capitolo. 

                                                           
185 Ibidem. 


