
Eunomia. Rivista di studi su pace e diritti umani 
Eunomia - Special Issue, n. 1 (2025), 13-16 
e-ISSN 2280-8949 
ISBN: 978-88-8305-229-3 
DOI 10.1285/i22808949a14n1p13 
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 
 

 

13 

 

Introduzione 

 

Le generazioni future (e la specie umana, infra) occupano un posto peculiare 

nell’ambito dei nuovi soggetti di diritto. In passato l’uomo è sempre stato, 

tradizionalmente, considerato l’unico possibile soggetto di diritto, centro d’imputazione 

di diritti e doveri. Attilio Pisanò evidenzia come questa impostazione, in relazione al 

rapporto intergenerazionale, rischia ora di risultare obsoleta. Infatti, gli sviluppi 

tecnologici degli ultimi decenni hanno fatto prendere coscienza delle capacità 

autodistruttive dell’uomo stesso, nonché della sua invasività, sempre più problematica, 

nei confronti dell’ambiente. La rigida impostazione che vede l’uomo ‘unico soggetto di 

diritto’ viene messa in discussione innanzi alla descritta situazione, che rappresenta la 

premessa di fatto del dibattito sul ruolo delle generazioni future e sul riconoscimento 

loro di eventuali diritti. «Oggi, difatti, la conservazione dell’ambiente non è interesse 

soltanto individuale. L’esaurimento delle risorse idriche e alimentari, lo smaltimento 

delle scorie nucleari, la conservazione del patrimonio culturale pongono problemi e 

richiedono soluzioni che vanno ponderate nell’arco di decine (se non di centinaia) di 

anni. La manipolazione del DNA sulla linea germinale solleva questioni di 

rilevantissimo impatto, non solo sul singolo individuo, sulle generazioni future e sulla 

stessa specie umana. Ci troviamo dinanzi ad una datità che porta con sé una nuova 

considerazione del rapporto tra uomo e diritti»1. Tuttavia, ci sono studiosi che tendono a 

mettere da parte il tema intergenerazionale, considerandolo elemento di disturbo, poiché 

legato ad una “moda del tempo” e ritengono che l’unica giustizia sociale che conti sia 

quella derivante dal presente.  
                                                           
1 A. PISANÒ, Diritti deumanizzati. Animali, ambiente, generazioni future, specie umana, Milano, Giuffrè, 2012, pp. 
133-134. 



 

 

14 

Come giustamente evidenzia Raffaele Bifulco, trovandosi sulla medesima linea 

di pensiero di Pisanò, «tale atteggiamento risulta del tutto errato dal punto di vista 

storico-sociale, visto che i problemi relativi alle generazioni future si pongono, per la 

prima volta, con l’epoca moderna. Solo infatti le società moderne posseggono i mezzi in 

grado di produrre modificazioni permanenti, in alcuni casi irreversibili, e di grande 

impatto sull’ambiente naturale, culturale e umano, che si ripercuotono sulle condizioni 

di vita delle generazioni future»2. La filosofa Tiziana Andina evidenzia come, la 

sottovalutazione della questione transgenerazionale gioca un ruolo cruciale tra le cause 

che determinano la fragilità delle democrazie occidentali. In virtù di ciò sostiene che sia 

indispensabile gettare le basi teoriche per una filosofia delle generazioni3. Tuttavia, 

come evidenziato da Ferdinando G. Menga «per quanto la percezione di un richiamo ad 

obblighi intergenerazionali possa mostrare un carattere esteso, diffuso e addirittura 

improcrastinabile a livello della prassi socio-politica, a livello teorico, la questione 

concernente la sua stessa giustificabilità o fondatezza permane a tutt’oggi un tema 

ancora irrisolto»4. Il filosofo Giuliano Pontara ritiene che «la teoria dei diritti non è in 

grado di fondare un’articolata e plausibile concezione della responsabilità morale verso 

le generazioni future»5. Le difficoltà o resistenze a riconoscere obblighi 

intergenerazionali derivano da quella che può essere interpretata come la sfida che il 

futuro stesso pone al pensiero tradizionale. In concreto si tratta di un appello alla 

responsabilità per soggetti che verranno e che, per quanto avvertita, non trova 

un’adeguata collocazione nell’ambito della semantica del presente6.  

Alessandro Morelli ritiene che le difficoltà a individuare una strada efficace 

dipenda dal fatto che i diversi argomenti, a sostegno di una responsabilità 

                                                           
2 R. BIFULCO, Diritto e generazioni future. Problemi giuridici della responsabilità intergenerazionale, Milano, 
Franco Angeli, 2008, p. 180. 
3 Cfr. T. ANDINA, Transgenerazionalità. Una filosofia per le generazioni future, Roma, Carocci, 2020. 
4 F. G. MENGA, Responsabilità e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilità intergenerazionale, in F. 
CIARAMELLI, F. G. MENGA (a cura di), Responsabilità verso le generazioni future, Napoli, Editoriale Scientifica, 
2017, p. 198. 
5 Cfr. G. PONTARA, Etica e generazioni future, Roma, Mincione Edizioni, 2021. 
6 F. G. MENGA, Responsabilità e trascendenza: sul carattere eccentrico della responsabilità intergenerazionale, cit., 
p. 198. 



 

 

15 

intergenerazionale, «appaiono connotati da un eccessivo astrattismo e soprattutto 

nessuno di essi sembra tenere conto del carattere finzionale che contraddistingue il 

paradigma delle generazioni future in ambito giuridico»7. Evidenzia che il diritto sia una 

tecnica sociale che persegue propri scopi anche attraverso l’uso di finzioni (ad esempio 

si pensi al concetto di persona giuridica) e ciò consente di ridimensionare la portata 

delle obiezioni mosse al riferimento alle generazioni future8. 

Tuttavia, a ben vedere, non è detto che la finzione sia l’unica strada percorribile 

per trovare un ancoraggio motivazionale, come non è detto che non si possa trovare una 

combinazione virtuosa in cui non sia escluso un approccio empirico. Questa è la strada 

che si è cercato di percorrere nel presente lavoro per individuare una possibile soluzione 

al tema della rappresentanza delle generazioni future. Peraltro, come metodo di analisi, 

si è cercato di cogliere il monito espresso da Norberto Bobbio: «Il problema filosofico 

dei diritti dell’uomo non può essere dissociato dallo studio dei problemi storici, sociali, 

economici, psicologici, inerenti alla loro attuazione: il problema dei fini da quello dei 

mezzi. Ciò significa che il filosofo non è più solo. Il filosofo, che si ostina a restar solo, 

finisce per condannare la filosofia alla sterilità. Questa crisi dei fondamenti è anche un 

aspetto della crisi della filosofia»9. Si tratta di un rischio che si è cercato di non correre 

adottando un approccio interdisciplinare, necessario per superare i limiti intrinseci di 

ogni settore disciplinare, ed empirico, al fine di rendere l’analisi proposta quanto più 

possibile obiettiva e condivisibile.  

Sulla base di tali premesse il primo capitolo è volto ad inquadrare il tema in 

questione, ripercorrendo le tappe salienti a livello internazionale, europeo e nazionale. 

Si andrà ad evidenziare come la responsabilità intergenerazionale influisca nell’ambito 

ambientale, biotecnologico ed economico. Inoltre, la stretta relazione tra beni comuni e 

bene comune, inteso nei confronti dei presenti e dei posteri. 

                                                           
7 A. MORELLI, Ritorno al futuro. La prospettiva intergenerazionale come declinazione necessaria della 

responsabilità politica, in “Costituzionalismo.it” n. 3, 2021, p. 85. 
8 Ibidem. 
9 N. BOBBIO, L’età dei diritti, Torino, Einaudi, 1990, p. 16. 



 

 

16 

Il secondo capitolo è volto ad esaminare gli approcci dai quali scaturiscono le 

varie tesi in funzione intergenerazionale che prevedono, oltre al classico 

antropocentrismo e antiantropocentrismo, anche quello antropogenetico. Inoltre, si 

andranno a considerare i principali argomenti detrattivi e istitutivi della responsabilità 

intergenerazionale, al fine di esaminare i punti di forza e di debolezza di ognuno di loro. 

Il terzo e ultimo capitolo, alla luce della mancanza di un reale argomento in 

grado di garantire i diritti delle generazioni future, è volto a cercare di dare una possibile 

soluzione all’annosa questione della rappresentanza delle generazioni future. In 

particolare si cercherà di raggiungere l’obiettivo attraverso un approccio 

interdisciplinare ed empirico che sia in grado di dare risposte concrete e quanto più 

possibile condivisibili. Infine verranno proposti dei necessari mutamenti anche a livello 

economico e pedagogico, avendo sempre come faro luminoso il necessario e delicato 

equilibrio tra la tutela dei diritti degli uomini di oggi e di domani. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


